A special term lad by ACDA HUHCON मीमांसाची जमाशा न भीगासिमह के ब्राव lved in v Bhatia, wa s in D estigate the earnt that on - Edited with Indices, Appendix and nembers, San owner ng Malviya N es who Maruti car. Notes by S.P.V. रंगनाथस्वामी dreds A trap was 80 em a and the car w y pri DINALIT - slightly pinholes not 9.30 pm. The rreste the driver to st ised, tried to flee. T affecting reading matter. Sharr ever, able to fo (Grantta Pradarsini New Series No 2) s of o and overpowe Sandeep, sa Vigagapatam, 1913. 5 mistic note. K year-old Hera with her mother muse muse and said: "We will surely come when **Times News Network** seeing the Lahore bus ope at Ambedkar stadium bus to ever the bus starts again. Such NEW DELAN: By bidding farewell said. DTC is already neckthings keep happening off and on. to the Delha Lalfore bus on Friday, losses, which amount to ab Things will normalise again." cash-strapped Delhit Transport 850 crore. "The bus would Corporation bid adieu to its most Burqa-clad 50-year-old Sabra plying on Dehradun and H profit-making venture on the inter-Khatoon expressed her helplessroutes. Although we cannot Char Cinch sinning hat The first and to some

Grantha Pradarsani NEW SERIES No. 2.

## MÎMÂMSÂRTHAPRAKÂȘA



LAUGĀKSBI BHATTA KĒSAVA,

# Grantka Pradarsani

### Mîmâmsârthaprakâșa

OF

LAUGÂKSHI BHATTA KÊSAVA,

FOR THE FIRST TIME EDITED

#### S. P. V. RANGANATHASVAMI ARYAVARAGURU,

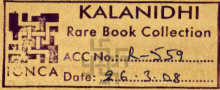
Grandson & Grateful Pupil of Mahamahopadhyaya Sri Paravastu Venkata Rangacharya Aryavaraguru.

Printed and Published at

THE ARSHA PRESS, VIZAGAPATAM.

1913.

SANS 51 181.42 .BHA



Indita Gandhi Nationa Centre for the Arts

DATA ENTERED
Date 11 07 08

### ग्रन्थपदर्शनी २.

# मीमांसार्थप्रकाशः

### लोगाक्षि-भद्दकेशव विरचितः।

महामहोपाध्याय श्रीपरवस्तु भगवद्वेंकटरगनाथाचार्यार्थवरगुरुमौत्रेण, तत्पादसेवासमधिगतविद्यावैद्यदेन ° वेङ्कटरङ्गनाथस्वामिना आर्यवरगुरुणा सूर्चाटिप्पण्यादिविन्यासपूर्वकं संशोधितः।

> विशाखपद्दणे आर्षग्रुद्राशालायां क संमुद्ध प्रकटीकृतः।

शालिवाहनशकः १८३५.

#### EDITOR'S NOTE.

Innumerable works on Purva-Mimamsa have been hitherto published, but I am sorry to remark none of them satisfy the conditions required by an adequate edition. The Sabarabhashya with the sutras and Sastradipika have been published by the Asiatic Society of Bengal and in the Pandit respectively; but the absence of the necessary indexes in both the editions makes them next to useless. The Jaiminiya-nyayamala was published in the Anandasrama Series, but in it the sutras have been unnecessarily introduced and one of the indexes is superfluous. The other index to the slokas of the text is also of very little use. The index of quotations, if added, would have very much enhanced the value of the edition. The Arthasangraha was published together with English Translation in the Benares Sanskrit Series, but again we have to make the same complaint as with the first two works. The text of Mimansanyaya-prakasa of Apadeva was published once in Telugu characters at Vizagapatam and again in Devanagari characters at Benares, but nowhere with a commentary. Similarly with other works on Purva-Mimamsa which had the fortune of having gone through the Press. The present edition of Mimamsarthuprakasa of Bhatta-kesava is brought forth not so much to add to the existing Mimanisaic literature as to show the requisites of an edition of Mimamsa work which passes current and becomes serviceable in the hands of Salskrit students. The old and rotten custom of committing to memory all the works one has studied has given way to the modern methods of analytic study and almost all the Sastraic works in every branch of literature and science have been turned into pooks of reference. Editors in future, therefore, should note this carefully and supply each work they edit with the necessary auxiliaries to make it a good book of reference.

Dr. Oppert in 1880 published a Catalogue of the Arsha Library (at page 557 of the Lists of Sanskrit Manuscripts in Southern India, Vol. I., under the name of the Library of "Para astu Venkata Rangacharya of Visakhapattanam) in which the present work is termed through a mistake, Mimamsa-sastra-prakasa. Such a work does not exist at all. And perhaps doubtful of the existence of such a work, Th. Aufrecht omitted it from his Catalogus Catalogorum. Nor does the

correct form Miramsartha-prakasa find a place in it. It is therefore, clear that the work does not form part of any of the public or private Libraries included in it. The present edition of the work is, therefore, based on a single manuscript belonging to my library. As there was no second copy to collate, I ventured to make some corrections on my own authority where the text was too corrupt, but in all such places, the reading of the original has been invariably added. Other and apter corrections will be thankfully received and inserted should the work have the fortune of a second edition.

It is intended to publish rare and ancient works through the Grantha Pradarsani, but I now realise that as the work becomes more and more rare and ancient, information regarding the author and his age becomes rarer still. At the end of Mimamsarthaprakasa, the colophon runs इति श्रीमन्महामहोपाध्याय-लोगाक्षि-भटकंशवतन्ज-अनन्तभटकुत-भटकंशवाबिराचितं मीमांसार्यप्रकाशे द्वादशः परिच्छेदः ॥ from which it appears that the author belonged to the family of Laugakshi. Perhaps he was related to Laugakshi-Bhaskara, the author of Tarkakaumudi and Arthasangraha. Bhatta-kesava dedicates his work to Mahesa in the following sloka given at the end of his work.

वचनामृतधारयाऽनया ननु काशीमधिगम्य केशवः । कृतवानभिषेकमादरात उमया शीतमयुखमालिनः ॥

Can we conclude from this that he was a native of Benares or simply that he visited Benares when he composed the work?

The work is, as intended by the auther, a handbook of Mimamsa, for the use of beginners who are not in a position to consult the more advanced books on the spriect. The author follows very closely शासदीपिका and सोमनाथीय in the preparation of his work and wherever the lines of the latter appeared to him to be tolerably easy, quotes verbatim from them. Being, as it is, an elementary work on Mimamsa, we should not expect him to be referred to by any other writer.

The word Mimamsa, literally means discussion. But it is usually restricted to reasoning which tries to settle points of doubt about the Viniyoga of the Vedic text in the performance of the sacrifice. There are some apparent inconsistancies between the Mantra and Brahmana portion the Veda. A reconciliation between the two was affected at the outset by priestly tradition at the occasion of the sacrifice. As is always the case with oral tradition, there began to arise differences of opinion egarding the order etc. of certain sacrificial performances and the Brahmins tried to establish the doctrine of sacrificial performance on an

incontrovertable basis by using their free reasoning toking into account the circumstances and exegencies of the case. They thus composed treatises describing the different sacrificial performances which should entirely base themselves on the text of the Veda, and against which nobody appealing to the latter would be able to raise any objection. impulse manifested itself in the Sutra period and Jaimini was the first to formulate such a science. This branch of science is therefore otherwise known as Jaiminidarsana. Thus, for instance, in the Rathakaradhikarana, the discussion turns upon the nature of the Rathakaras, whether they are Dvijas or not. It is laid in one portion of the Veda. where are specified the times at which the first three classes should sacrifice, it is enacted that the Rathakara should perform his sacrifice in the rainy season while it laid down in another portion of the Veda that the first three classes alone are authorised to perform sacrifice. Now, a reconciliation between these two statements if affected by the Mimamsaka by demonstrating that the Rathakaras are not Sudras but are midway between them and the Dvijas and they are, therefore, entitled to sacrifice. For a fuller discussion about the Rathakaradhikarana, the reader is referred to the appendix at the end of the work.

Now, the Mimamsa has been divided into different sections (said to be 1000 adhikaranas) dealing with as many subjects, every one of the sections having a specific name assigned to it, as e. g., the Pasadhikarana, the Vyakaranadhikarana, etc. These sections, wherever they are referred to, either in works of Mimamsa or Vedanta or elsewhere, are designated as such. In old manuscripts, the names of these adhikaranas are written in the margin and not in the body of the text as is done in the printed editions. Editors, there are, do not take much notice of these marginal headings and name the adhikaranas by their own names according to the subject of the section. But these are not the real names of the sections, for on page 14 of this work we have अख च नियमविधित्वं व्याकरणाधिकरणे स्वयं वार्तिककारैरवेष्क्रम्, from which we learn that there is in Purva Mimamsa a section named Vyakaranadhikarana, but we do not meet with such an adhikarana in the printed works such as the Sabarabhashya or Jaiminiyanyayamala. In both these, the section is named साधपदप्रयक्त्यधिकरण and it is indexed under सा and not under . In the Subodhini of Rameswarasuri a commentary on the approxims of Purva Mimamsa the same adhikarana is termed साधपदप्रयोगनियमाधिकरण, which shows that even in these names the editors do not agree with each other In the manuscript copies of Sastradipika and Sabarabhashya, belonging

to my library the section is named Vyakaranádhikarana in the margia. In naming the sections in Mimamsa works, therefore, the specific names by which they are referred to in other portions of the same work and in other works, should alone be noted, so that the sections may easily be recognised. In the present work, I avoided all these artificial names and given only the number of Adhyaya, pada and adhikarana, as it was not possible for me to get the correct names of all the adhikaranas, my manuscripts being only fragments of Sabarabhashya and Sastradipika.

वन्दे श्रीपरवस्तुश्रीवासगुरोः पदाश्रितं तनयम् । बेङ्कटरङ्क्रेशगुरं रामानुजमुनिदयोल्लसितबोधम् ॥ \* ॥

'पाणिनेर्जीमिनेश्चीव व्यासस्य कपिलस्य च । कणादस्याक्षपादस्य दर्शनानि षडेव हि ॥ ' इति हि प्रायो व्यविद्वयमाणः प्राचीनाभाणकः ॥

एषु षद्यु दर्शनेषु जीमीनिप्रोक्तं दर्शनं वेदाख्याक्षरराशेः पूर्वभा-गरूपस्य कर्मकाण्डस्य विचाररूपं शास्त्रम् । अत एवास्य कर्ममीमांसेत्यपि व्यवहारः ॥ व्यासप्रोक्तं वेदोत्तरभागरूपस्य ब्रह्मकाण्डस्य विचाररूपं दर्शनं तु ब्रह्ममीमांसेति व्यवहियते । अस्यव प्राचीनं नाम मिक्षुसूत्रमिति । तथा च पाणिनिः—'पाराश्यशिकालिभ्यां भिक्षुनटस्त्रयोः' (४।३।११०) इति । एवं भिन्नकर्तृकयोरनयोः भिन्नदर्शनत्वमेव प्रथममम्त् ॥

अनन्तरं बोधायनादिभिः सविशेषवादिभिः द्वयोरैकशास्त्र्यं समर्थि-तम् । तदा प्रभृति पूर्वमीमांसा , उत्तरमीमांसेति च व्यवहारः सञ्जातः । अत एव सायणाचार्यैः—'ये पूर्वोत्तरमीमांसे ते व्याख्यायातिसङ्ग्हात्' इत्युक्तम् ॥

शक्कराचार्यादिभिरैकशस्त्र्यस्याने क्रीकृतत्वात् इदानीमपि लोके जैमि-निदर्शनस्यैव मीमांसेति व्यवहारः; व्यासदर्शनस्य तु वेदान्तशास्त्रम्, शारीरकम् इति व्यवहारश्च सुमसिद्धः॥

मूर्वमीमांसाशास्त्रे च जैमिनियोक्तं सूत्रम्, शवरखामिविरचितं भाष्यम्, कुमारिलमङ्कृतं वार्तिकामिति च सम्भूय सम्पूर्णं प्रखानम् भाइ-मताभिल्यम्। प्रामाकर-मुरारिमिश्रयोः निवन्धैः सह सूत्रभाष्ययोः प्रामाकरमतत्वेन मुरारिमतत्वेन च व्यवहारः। भाइप्रामाकरनाः गुरुशिष्ययोरेककालिकत्वात् नवीनतया मुरारिणा अन्यथा व्याख्यातत्वाच लोकं भूरान्रिसृत्वीयः पन्थाः इति व्यवहारः प्रसिद्धः॥

एवं भाट्ट-प्राभाकर-मुरारिमिश्रेः ईषद्भेदिभिन्नतया व्याख्यातमिप जै-मिनिदर्शनं मीमांसादर्शनमित्येव सामान्यतो व्यविद्यते ॥

एतिसन्मीमांसाशास्त्रे पार्थसारिशमिश्र-खण्डदेव-माधवाचार्यप्रभृति-भिः विद्वद्भिरनेके महानिबन्धा विरचिताः । वेदान्ताचार्य-शङ्करमट्ट-आपदे-व-अप्पयदीक्षितप्रभृतिभिः पण्डितैः वाद्यप्रन्थाः खण्डप्रन्थाश्च विरचिताः । एषु अनेके काशी-कार्ञ्चीप्रभृतिपदेशेषु मुद्रिताः प्रचिताश्च ॥

्षतादृशे महाशास्त्रे बालकानां प्रथमप्रवेशार्थं ये पठनपाठनेऽद्योप-युज्यन्ते—मीमांसापरिभाषा , अर्थसङ्ग्रहः , मीमांसान्यायप्रकाशश्चेति तैः सम्पूर्णस्य शास्त्रस्य विषयवैशद्यं न जायते । तेषु विधिवादमात्रस्यैव विपु-लत्तया निर्णीतत्वात् ॥ जैमिनीयन्यायमाला माधवीया तु सर्वोङ्गसुन्दराऽपिः महत्त्वाद्वालकानां प्रथमपाठनाय नार्हा ॥

अतलाहशस्य लघुनिबन्धनस्य प्रकाशनाय यतमाने मिय असदीये आर्षपुत्तकालये श्रीमद्भिः पितामहचरणैः सम्पादिते प्रन्थसङ्घाते एष् मीमांसार्थप्रकाशः मम दृष्टिपथमवातरत्। लाघवेन द्वादशाध्यायीप्रमेयस्य अत्र निरूपणात् प्रत्यन्तरालाभेऽपि सुद्रणाय साहसमकरवम्। यद्यपि एक-मातृकाधारणैव सुद्रणात् प्रन्थपातादिदोषाः सम्भाव्येरन्, तथापि द्विती-यादिसुद्रणे पुत्तकान्तरसम्पादनेन ताहशो क्षेप अपनेय इति ममाश्चयः॥

इतः परं मीमांसां पिपठिष्टः 1 मीमांसापरिभाषा 2 मीमांसार्थ-सङ्गृहः 1 मीमांसार्थप्रकाशः 4 मीमांसाबालप्रकाशः 5 जैमिनीयन्या-यमालिति क्रमेण प्रथमं पठित्वा तदुपार् शास्त्रदीपकादीन् पठितुमुदुयञ्जते चेत्साध्विति मन्ये ॥

मीमांसायन्थानामनेकस्थलेषु मुद्धितानामि सूच्यादिविन्यासः स-मीचीनतया न निवेशितः । लघोरप्यस्य प्रन्थस्यान्ते या या सूच्यः मी-मांसायन्थानाः यावश्यकतया मम प्रत्यभान् ताः सर्वा निवेशिता मार्गन् प्रदर्शनायेति शुभम् ॥

### प्रमेयसूची।

|                                | प्रथमः परिच्छेदः |      | पृष्ठसंख्या.   |  |
|--------------------------------|------------------|------|----------------|--|
| प्रमाणानिरूपणम्                |                  | •••• | 2-0            |  |
| A                              |                  |      |                |  |
| द्वितीयः परिच्छेदः             |                  |      |                |  |
| भेदनिरूपणम्                    | ••••             | **** | ७—२२           |  |
| कृतीयः परिच्छेदः               |                  |      |                |  |
|                                |                  |      | २२—२९          |  |
| शेपलक्षणम् • •                 |                  |      | ,,,,,,         |  |
| चतुर्थः परिच्छेदः              |                  |      |                |  |
| कत्वर्थपुरुषार्थ <u>य</u> ोर्ल | क्षणम्           | **** | २९—३२          |  |
| पंचम: परिच्छेदः                |                  |      |                |  |
|                                |                  | -    | 35_30          |  |
| <del>ऋ</del> मलक्षणम्          | ****             | **** | ₹ <b>२</b> —₹8 |  |
| षष्ठः परिच्छेदः                |                  |      |                |  |
| अधिकारलक्षणम्                  |                  |      | ३१—-३७         |  |
|                                |                  |      |                |  |
| सप्तमः परिच्छेदः               |                  |      |                |  |
| अतिदेशलक्षणम्                  | •                | **** | ३७३८           |  |
| अष्टमः रिष्ट्रच्छेदः           |                  |      |                |  |
| अतिदेशविशेषनिर                 | ह्रपणम           |      | 35-80          |  |
|                                |                  |      | •              |  |
| नवमः परिच्छेदः                 |                  |      |                |  |
| <b>ऊ</b> हनिरूपणम्             | *2**             | **** | ,8084          |  |
| • ्रदशमः परिच्छेदः             |                  |      |                |  |
| बाधनिरूपणम्                    |                  |      | 2489           |  |
|                                |                  |      | _              |  |
| एकादशः परिच्छेदः               |                  |      |                |  |
| तन्त्रनिरूपणम्                 | ****             | **** | 8085           |  |
| द्वादश्चः परिच्छेदः            |                  |      |                |  |
| प्रसङ्गनिरूपणम्                |                  |      | 89-86          |  |

श्रीमते हयग्रीवाय नमः। नमः परमधिभ्यः।

भट्टकेशववणीतः

### मीमांसार्थप्रकादाः॥

प्रथमः परिच्छेदः ।

चराचरमिदं जगद्यदुदरैकदेशस्थितं

शिरस्त्रिदिवमम्बरं जलिधरम्बरं यद्वपुः ।
शशिदुचमणिलोचना हुतमुगानना दिक्छूतिः
परात्परतरा हृदि स्फुरतु कापि मूर्तिर्मम ॥ १ ॥
याजुषाम्नायविज्ञेन लोगाक्षिकुलजन्मना ।
भद्दशीकेशवेनासौ मीमांसार्थः प्रकाश्यते ॥ २ ॥
१ अ० १ पा० १ अधि०

अथातो धर्मी ज्ञासा ॥

ननु धर्मविचारशास्त्रं नारम्भणीयम् ; न हि 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' इत्यर्थज्ञानायाध्ययनस्य विधिः , वेदाध्ययनेऽर्थज्ञान्द्देतुत्वस्य लोकसिद्धत्वात् ; किं तु स्वर्गायाक्षरप्रहणमात्रं विधेयम् ; एवं च विचारमन्तरेणापि शास्त्रार्थस्य समाप्तत्वादंध्ययनानन्तरमेव गुरुगृहात्समावर्तितव्यम् ; एवं च सित 'वेद्मधीत्य स्वायात् ' इति शास्त्रमनुगृहीतं भवति ; त्वत्पक्षे त्वधीतेऽपि वेदे धर्मविचाराय गुरुकुलाधिवास एव कर्तव्यस्तथा च तक्षर्व्यः विध्यतेति चेत् अत्रोच्यते । यथा दर्शपूर्णमासजन्यं परमापूर्वमवधातजन्यस्यावान्तरापूर्वस्य कृत्पकम् एवमशेषकद्वजन्यमपूर्वजातं कतुज्ञानसाधनाध्ययनियम्बन्त्यस्यान

प्रवेश कल्पकं भैविष्यति । अन्यथा श्रूयमाणिकध्यानर्थक्यापत्तिः । न च विश्वजिन्यायेन खर्गार्थत्वम् । दृष्टफलेऽर्थज्ञाने सम्भवत्यदृष्टस्य कल्पथितुम-शक्यत्वात् । यदाहुः——

> ' लभ्यमाने फले दृष्टे नादृष्टपरिकल्पना। विधेस्तु नियमार्थत्वान्नानर्थक्यं भविष्यति॥'

पौर्वापर्यविशिष्टसमानकर्तृकत्वं क्त्वावाच्यामिति स्मृतिबाधोऽपि न भवतीति सर्वं सुर्थम् ॥ न च विचारमन्तराऽध्ययनमात्राद्धर्मज्ञानं भवतीति धर्मवि-चारशास्त्रमवश्यमारम्भणीयमिति दिक् ॥

> १ अ॰ १ पा॰ २ अधि*॰* चोदनालक्षणोऽर्थो धर्मः ॥

अर्थो धर्म इत्युक्ते ब्रह्मणि चैत्यवन्दनादौ घटादौ चातिव्याप्तिः तद्य-वच्छेदाय चोदनालक्षण इत्युक्तम् । तावत्येवोक्ते विधिगम्ये नरकफलकत्वे-नानर्थस्करूपे स्येनाद्यभिचारकर्मण्यतिव्याप्तिस्तद्यवच्छेदायार्थ इत्युक्तम् । य-द्यपि स्येनस्य शत्रुवधः फलम् न तु नरकम् । तथाऽपि तस्य वधस्य नर-कहेतुत्वात् वधद्वारा स्येनोऽनर्थः ॥ न चैवमर्श्वाषोमीयपशुहिंसाया अपि व-धत्वेन नरकहेतुत्वं स्यादिति वाच्यम् । तस्याः कत्वक्कत्वेन कतुफलसर्गव्य तिरेकेण फलाभावात् ॥

चोदनाशब्दोऽत्र विधिमन्त्रन्तं मधेयनिषेधार्थवादोपेतमहावाक्यरूपवे-दपरः न तु विधिमात्रपरः । मन्त्रादोनां धर्मपरत्वानापत्तेः ॥

१ अ० २ पा० १ अधि०

नन्वर्थवादा न धर्मे प्रमाणम् , तन्त्रिरपेक्षेणैव विधिना प्रवर्तकृज्ञानस-म्यादनात् ; 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता वायुमेव स्वेन भागधेयनोपधावति स एवेनं भूतिं गमयति ' इत्याद्यर्थवादा अपि 'वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिका-मः ' इत्याद्मिश्यमनपेक्षमाणाः भूतार्थमन्वाचक्षते , न त्वनुष्ठेयं किं चित्प्रतीयत

नरकः पुंसि निरये देवारातिप्रभेदयोशित मेदिनी । उदयनाचार्यास्तु न च नर-काण्येव न सन्तीति क्षीबं प्रयुञ्जते । तत्र मूलं मृग्यमिति मनोरमा ॥ उणा-र्रि० ५।३५.

इति प्राप्ते बृमः। विधिवाक्तं तावत्पुरुषं प्रेरियतुं विधेयार्थस्य प्राशस्त्यमपेक्षति। अर्थवादवाक्यं च फलवदर्थावबोधपर्यवसिताध्ययनिविधिपारिगृहीतत्वेन पुरुषार्थमपेक्षते। ततः पुरुषार्थपर्यवसितकतुविध्यपेक्षितप्राशस्त्यं कक्षणया सम-प्यदर्थवादवाक्तं विधिवाक्येन सहैकवाक्यतामापद्यते। प्राशस्त्यं च गुणा-तिशयवत्त्वम्। बलवदिनिष्टाननुबन्धित्वं तदित्यन्ये॥

#### १ अ० २ पा० ४ आधि।

मन्ता अप्यनुष्ठेयार्थसारकत्वेन प्रमाणम्। न चैषामदृष्टार्थत्वमेव अर्थसारणस्य च प्रकारान्तरेण ब्राह्मणादिनाऽपि सम्भवादिति वाच्यम्। अर्थप्रत्यायनस्य दृष्टप्रयोजनैस्य सम्भवे केवलादृष्टस्य कल्पयितुमन्याय्यत्वात्। ब्राह्मणवाक्यादिनाऽर्थसारणसम्भवेऽपि मन्तैरेव सार्तव्यमिति नियमाङ्गिकारात्। तस्य च नियमस्यौत्सर्गिकत्वात्॥ स्तोभमन्तेषु दृष्टार्थासम्भवादृष्टं प्रयोजनमस्तु॥

#### ९ अ॰ ३ पा॰ १ अधि॰

'अष्टकाः कर्तव्याः' इत्यादिस्मृतयोऽपि धर्मे प्रमाणम् । ननु मूल-प्रमाणाभावात्र ताः प्रमाणम्, भावे वा स्मृतिवैयर्थ्यमिति चेन्न । विमता स्मृतिवेदमूला वैदिकमन्वादिप्रणीतस्मृतित्वात् उपनयनाध्ययनादिस्मृतिवत् । न च वैयर्थ्यं शङ्कनीयम् । अस्मदादीनां प्रत्यक्षेषु परोक्षेषु वा नानावेदेषु विप्रकीर्णस्यानुष्ठेयार्थस्यैकत्र स्मृतिभिः स्प्रिथ्यमानत्वात् । तस्मादियं स्मृति-धर्मे प्रमाणम् ॥

#### १ अ० ३ पा० २ अधि०

्र्योतिष्टोमे सदोनामकस्य मण्डपस्य मध्ये का चिदौदुम्बरी शाखा निखन्यते। तस्याध्य वाससा वेष्टनं स्मर्यते। 'औदुम्बरी सर्वा वेष्टयितव्या' इति। सेयं पूर्वन्यायेन प्रमाणं स्यादिति प्राप्ते ब्र्मः। 'औदुम्बरी सृष्ट्योद्योत्' इति प्रत्यक्षश्रुतिवचनेन स्पर्शो विधीयते। न च म्र्यनेट्टमे स्पर्शः सम्भवति। अतोम् छवेदानुमानं कालात्ययापदिष्टम् ॥ वार्तिकक्रतस्तु— '' 'तामूर्ध्वदशेन\* वाससा परिवष्टेयन्ति' इति प्रत्यक्षश्रुतिमूळत्वेन वेष्टैन-

<sup>\* &#</sup>x27;देशून' इति मातृका।

स्मृतेः श्वितबाध्योदाहरणत्वं न युक्तम् । एवं च तुल्यकक्षप्रमाणत्वेन विकल्प एव न्याय्यः । वस्तुतो विरोध एव नास्ति । 'औदुम्बर्स [पारि]वेष्टिय-तव्या' इत्येतावन्मात्रं सूत्रकृतोक्तं न सर्वेति । न च सर्वशब्दामावेऽपि परिशब्देनापि सर्वशब्दार्थसम्पत्तेविरोध इति वाच्यम् । औदुम्बर्या हुचत्तरे देशे पृष्ठेन तां स्पृशतोद्द अत्येत्वापि विष्टेनोद्गात्रोद्गातव्यम् । तेन चौदुम्बरी-मध्यस्योत्तरभागे द्विज्यङ्गुलमात्रं स्पृश्यते । तदनुरोधेन चोत्तरभागतो मध्ये द्विज्यङ्गुलं विमुच्येतरसर्ववेष्टनेऽपि परिशब्दार्थसम्पत्तेरविरोधात्" इत्याहः ॥

१ अ० ३ पा० ३ अधि०

ज्योतिष्टोमेऽमीषोमीयस्य पशीस्तन्ते प्रकान्ते वैसर्जनहोमो विहितः। तत्र यजमानं पत्नी पुत्रान् [भ्रातृन्] चाहतेन वाससा संछाद्य वाससोन्ते स्रुग्दण्डमुपनिवध्य जुहोति। तस्मिन् वासस्येवं स्मर्थते\*। वैसर्जनहोमीयं वासोऽध्वर्युर्गृह्णाति दिति। सेयं स्मृतिरष्टकादिस्मृतिवन्मूलवेदानुमापने न प्रमाणमिति प्राप्ते बूमः। दृष्टे सति नाद्द्ष्यार्थपरिकल्पना न्याय्या तदिह लोभमूलकत्वेनोपपत्तौ नाद्द्ष्टेवदमूलकत्वं कल्पनीयं गौरवादिति॥

१ अ० ३ पा० ८ अधि०

होलाकाद्याचारा अपि धर्मे प्रमाणं वैदिकशिष्टैः परिगृहीतत्वेनाष्टका-दिवद्वेदमूलकत्वात् । होलाका वसन्तोत्सर्वः प्राच्येषु 🕆 प्रसिद्धः ॥ १ अ० ३ पा० 🌊 अधि० वर्णकान्तरम् ॥

दक्षिणदेशे मातुलकन्यां शिष्टाः परिणयन्ति । सोयमाचारो न प्रमाणम् ।

> 'मातुलस्य मुतामृद्वा मातृगोत्रां तथैव च । समानप्रवरां चैव त्यक्त्वा चान्द्रायणं चरेत् ॥ १

इति स्मृतिविरोधात् । न च स्मृत्याचारयोर्म्, छवेदानुमापकत्वसाम्यात्समबल-

<sup>&#</sup>x27;श्रूयत दित मातृका।

<sup>†</sup> होलाका प्राच्यदेशे प्रसिद्धेति शवरः, कुमारिलः, पार्थसारिशः, खण्डदेवः, माध-वः, प्रकृतप्रम्थकर्ता केशवः, अन्यं च मीमांसका ऐकवाक्येन लिखन्ति । कोऽयं प्राच्यो देशः, स च सर्वैरप्येतैस्तथात्वेन व्यवहर्तुमहीं नविति न ज्ञायते ॥

त्वमेवेति वाच्यम् । स्मृतिकल्पनद्वारा श्रुतिकल्पकानामाचाराणां द्यन्तरित-षामाण्यानामेकन्त्तरितप्रामाण्यकस्मृत्यपेक्षया दुर्वलत्वात् ॥ १ अ० ४ पा० १ अधि०

'उद्भिता यजेत । बर्लीभदा यजेत । विश्वजिता यजेत' इत्येवं सेमामायते । तत्रोक्षिदादिपदं धर्मे प्रमाणं न वेति चिन्त्यते । कि तावत्पाप्तम् ।
न धर्मे प्रमाणम् । कुतः । प्रमाणत्वेनाभिमतेषु [त्रिषु] वेदभागेष्वनन्तर्भावात् ।
तथाहि । विधिः सांसात्प्रमाणम् , धर्मविधायकत्वात् । निषेधश्च धर्मविरोध्यनर्थन्विवर्तकत्वेन । अर्थवादमन्त्रौ तु विध्यन्वयेन । तत्र न तावदुद्भिदादिपदं विध्यव्यक्ति। विध्यर्थभावनायाश्चादोषु भाव्यकरणेतिकर्तव्यतास्त्रपेषु कस्याध्यप्रतिपादनात् । नापि निषेधे । नवोऽसत्त्वेन प्रवर्तनाविरोधिनिवर्तनाया अप्रतिपादनात् । नाप्यर्थवादत्वम् । स्तुतिर्निन्दाया वाऽप्रतिपादनात् । नापि
मन्त्रत्वम् । उत्तमपुरुषादीनां मन्त्रलिङ्गानामभावात् । तथाचोक्तम्—

'उत्तमामन्त्रणास्यन्तत्यान्तरूपाद्यभावतः। मन्त्रप्रसिद्धद्यभावाच्यं मन्त्रतेषां न युज्यते॥'

इति ॥ 'अभये जुष्टं निर्वपामि ' इत्युत्तमपुरुषः । 'अभे यशेखिन्यशसेममर्पय ' इत्यामन्त्रणम् । 'उर्वी चासि वस्ती चासि ' इत्यस्यन्तं रूपम् । 'इषे
त्वोर्जे त्वा ' इति त्वान्तं रूपम् । वस्माद्रप्रमाणम् — इति [प्राप्ते] ब्रूमः । विध्यंशो करणेऽन्तर्भावान्नाप्रमाणम् । यद्यपि विङ्पदेन सहोपात्त्रयज्ञधात्वर्थे एव
विङ्थभावनायां करणम् । तथाप्युद्धिदादिपदं यजिनामत्वेन तत्रान्वेति ।
उद्भिन्नामकयागेन पशुं भावयेदिति यजिसामान्यस्य पशुभावनायां करणत्वाभावात् । तस्मात्प्रमाणम् ॥

१ अ० ४ पा० र अधि ।

अथ 'उद्भिदा यनेत पशुकाम' इत्यादयो 'दधा जुहोति' इतिवदुण-विधय एव सन्तु, ज्याति प्टोमानुवादेन खनित्रादिलक्षणगुणमात्राविधानात् ; न तूद्भिदादिनामककमीविधय इति चेन्न । उद्भिन्नामकेन यागन पशुफलं कु-र्यादिति सामानाधिकरण्येनान्वयसंगवे खनित्रेण साध्यो यो यागस्तेन त-त्कुर्यादिति वैयधिकरण्येनान्वयस्वीकारस्यान्याय्यत्वात् । यदि च खेरित्रव- ता यागेनेति सामानाधिकरण्यं योज्यते तदा मत्वर्थलक्षणा स्यात् । 'द्रधा जु-होति । त्रीहिभिर्यजेत ' इत्यादिषु द्रव्यविशेषे दध्यादिशब्दानामत्यन्तनिरूढ तया नामत्वासम्भवादगत्या दध्यादिगुणविधित्वम् । 'सोमेन यजेत' इत्यत्रापि सोमपदस्याप्रसिद्धयागनामधेयत्वकल्पनातो वरं प्रसिद्धार्थद्रव्यविशेषद्वारेण मत्वर्थलक्षणाश्रयणं सोमवता यागेनेष्टं भावयेदिति । उद्भिच्छब्दस्य तु लोकप्रसिद्धार्थाभावादुक्तरीत्या कर्मनामधेयत्वमेव ॥

कर्मनामधेयत्वं च निमित्तचतुष्टयादाश्रीयते ॥ कविन्मत्वर्धलक्षणा-भयात् । यथा— ' उद्भिदा यजेत पंशुकामः' इत्यत्र उद्भिच्छब्दस्य खनित्रा-दिगुणवाचकत्वे मत्वर्थलक्षणा । अन्यथा तस्य यागान्वयासम्भवः । तस्मादु-द्भिच्छब्दो यागनामधेयम् । यदि च पश्हेदेशेन यागस्तदुदेशेन चोद्भिद्धुणो विधीयते तदा तु वाक्यभेदः ॥

१ अ० ४ पा० ई अधि०

कचिद्राक्यमेदभयात्। यथा -- 'चित्रया यजेत पर्गुकाम' इत्यत्र यागस्य दिधमध्वादिचित्रद्रव्यसम्बन्धे फलसम्बन्धे च विधीयमाने वाक्यभेद इति चित्राशंब्दस्य यागनामधेयत्वम्। न चात्र मत्वर्थलक्षणया चित्रद्रव्यवि-शिष्टयागविधानमेवास्तु। तेनं न वाक्यभेद इति वाच्यम्। 'दिधि मधु पयो धृतं धाना उदके तण्डुलास्तत्संसुष्टं प्राजापत्यम्' इत्यनेन च द्रव्यस्य वि-हितत्वेन तदसम्भवात्॥

९ अ० र पाठ ४ अधिव

कचित्तत्प्रख्यशास्त्रात् । यथा— 'अभिहोत्रं जुहोति' इति । अत्रा-भिरूपगुणप्रख्यापकशास्त्रान्तरसद्भावादिभिहोत्रशब्दस्य कर्मनामधेयत्वम् । न तु अभौ होत्रं यस्मिन्निति सप्तमीसमासं, अभये होत्रमस्मिन्निति चतुर्थी-समासं वाऽऽश्रित्याभिरूपदेवताविधानम् । शास्त्रान्तरवैयर्थ्यापत्तेः । किं तच्छास्त्रान्तरमिति चेत्, 'अभये प्रजापतये च सायं जुहोति' इत्याद्य-वेहि । तदुक्तम्

> 'तद्धितेन चतुर्थ्या वा मन्तवर्णेन वा पुनः। देवताया विधिस्तत्र दुर्बलं तु ततः परम्॥' इति॥

ी अ० ४ पा० ५ अधि०

काचित्रद्धपदेशात् । तत्सादृश्यादित्यर्थः । यथा—' इयेनेनाभिचरन् यजेत' इत्यत्र श्येनशब्दस्य कर्मनामधेयत्वम् । 'यथा श्येनो निपत्यादत्ते एवमयं द्विषन्तं आतृब्यं निपत्यादत्ते' इत्यनेन श्येनसादृश्येन यागस्यैव स्तुतत्वात् ॥

१ अ० ४ पा० ११ अधि०

उत्पत्तिशिष्टगुणबलीयस्त्वमिष पञ्चमं नामधेयत्वनिमित्तम् । यथा च 'वैश्वदेवेन यजेत' इत्यत्र वैश्वदेवशब्दस्य न विश्वदेवदेवतासमर्पकत्वम् ; 'तप्ते पयसि दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा' इति उत्पत्तिवाक्येनैव देव-ताविशिष्टयागविधानात् , किं तु यागनामधेयत्वमिति के चित् । वस्तुत-स्तु 'यद्विश्वदेवाः समयजन्त तद्वैश्वदेवस्य वैश्वदेवत्वम्' इत्पर्थवादरूप-तत्प्रख्यशास्त्रादेव वैश्वदेवस्य कर्मनामधेयत्वम् । न तु निमित्तान्तरकल्पनं गौरवादिति तज्ज्वम् ॥

इति भट्टकेशवविराचिते मीमांसार्थप्रकाशे प्रथमः परिच्छेदः ।

### द्वितीयः परिच्छेदः।

२ अ० १ पा० १ आंे द्वितीयवर्णकप्।

भावार्थाः कर्मशब्दास्तेभ्यः क्रिया मतीयेतैप हार्थो विधीयते ॥

इदं तु चिन्त्यते । द्रव्यादिभ्योऽपूर्वं त एव फलसाधनमाहोसिद्धा-त्वथोऽपूर्वसाधनं स एव च फलसाधनम् । अत्र कश्चिदाह—द्रव्यादिभ्योऽपूर्वं त एव फलसाधनं , कुतः , फलं हि साध्यमानत्वात्सिद्धं साधनामिच्छति । द्र-व्यादिकं च तथा । धात्वर्थश्च यागः स्वयं साध्यो न साधनम् । तसाद्द्रव्याचेव फलसाधनम् । अत्र ब्रूमः । फलमपि कारकम् । द्रव्याचिप क्र्ल्वात्तथा । न च कारकाणि मिथः संबध्यन्ते समत्वात् । किं तु कियया । सा चेह प्रत्ययवा-

<sup>&#</sup>x27;शब्देन' इति मातुका ।

च्या भावनैव। तेन तथैव फलं संबध्यते। तद्द्वारेण च करणस्यापि द्रव्या-देः फलेन संबन्धः। तस्यां च भावनायां धात्वर्थस्यैव करणस्यं युक्तं कल्प-मालाधवात्। एवं च द्रव्यादेस्तिन्नर्शृतिर्दृष्टमेव प्रयोजनं लभ्यते। अन्यथा-ऽदृष्टकल्पनाप्रसङ्गात्। किं च संनिकृष्टः ष्रकृत्युपात्तो धात्वर्थः प्रत्ययवाच्य-भावनया पदश्रुत्या सम्बध्यते। द्रव्यादि तु पदान्तरेणोपात्तं वाक्येन। 'श्रुतिश्च वाक्याद्वलीयसी' इति प्रसिद्धम्। साध्यरूपो हि धात्वर्थः स्वसाधनानिष्पा-दितः सन् शकोत्येव फलं साधियतुम्। तस्मात्स एव भावनायां करणम्॥

का पुनर्भावना । प्रयत्नो भावनेति के चिदाहुः । स्फन्द इत्यपरे । उभयसाधारणमुदासीनत्विवच्छेदसामान्यं भावनैत्यन्ये । पार्थसारथिमिश्रा-स्तु—न धात्वर्थातिरिकिणी भावना । धात्वार्थानामेव तु द्वे रूपे । एकमिकयात्मकं सिद्धस्वभावम् । अपरं तु सर्वधात्वर्थानुयायि करोतिप्रत्ययवेद्यं क्रियान्सकं साध्यस्वभावमन्योत्पादानुक्रुलमाख्यातप्रत्ययाभिध्यम् । तदेव तु भावनास्त्रपम् । फलानुक्रुलो व्यापारो भावनेति तात्पर्यार्थः । सं च यदवस्थो यागः स्वर्ग सम्पाद्यति तदवस्थो यागो येन व्यापारेण निष्पाद्यते स व्यापारः स्वर्गकृतिरित्येवं रूपेणाख्याताभिध्यो भवति । तत्र च यागः करणत्वेनान्वेति । स्वर्गः कर्मत्वेन । अग्न्यन्वाधानप्रयाजावधातादिव्यापारः प्रधानभावनाया एव प्रपञ्चः । धात्वर्थफलसाधनतासम्भादकष्यापारस्थेव भावनापदार्थन्त्रात् । न हि प्रयाजादिव्यापारं वित्रा यागः फलं साधियतुमीष्टे । नचैवं यागोपि भावना स्यादिति चेत् कः संशयः । न त्वनिष्पादिते यागे फलम् । तथा च स्वस्यापि स्वफलसाधनतासम्पादकस्य भावनात्वे को विरोधः । एवं च प्रयत्नादरिप भावनार्त्वम् । नियमपक्षान्तरं न स्वीकुर्मः ॥

इदमत्राकूतम् । लिङादयोऽमिधां मावनां वाऽभिद्धधित । परं लु लिङ्खेनाद्याम् । आख्यातत्वेन द्वितीयाम् । तदुक्तम्

अधितमभावना त्वन्या सर्वाख्यातस्य गोचरा॥

इति। अभिषां भावनां शब्दभावनां, प्रवर्तनामिति यावत्। अर्थात्मभावनाः ऽर्थभावना । तत्र प्रवृत्त्यनुकूलो व्यापारोऽभिषा, फर्लानुकूलो व्यापारो भाः वनेति विवेकः । प्रवृत्त्यनुकुलव्यापारश्च वेदस्यापौरुषेयत्वाच्छव्दनिष्ठः पदौ-र्थान्तरमित्येके ॥ वस्तुतस्तु पदज्ञानं पदगोचरः संस्कारो वांशत्रयविशिष्टमा-वना । प्रतिपादनं च सः । प्रवृत्त्यनुकूलव्यापारत्वेनानुगतीकृतानां सर्वेषामेव प्रवर्तनात्वात् । त त्वर्थान्तरं किं चित् ॥

अर्थभावनायास्तु प्रवर्तनायां विषयत्वेनान्वयः । भावनाप्रतिपादनक्षपायां तस्यां भावनाविषयकत्वस्य स्पष्टत्वात् । अभिधाविषयीभृतार्थभावनायां चांशत्रयमि साध्यसाधनेतिकर्तव्यतारूपमवश्यं प्रत्येतव्यम् । अन्यथा
तदप्रतीतावर्थभावना अभिधाविषय इत्येतावन्मात्रप्रतीतावप्यप्रवृत्तेः । तस्यां
चार्थभावनायां यागः करणत्वेनान्वेति । स्वर्गः फळं साध्यत्वेन । प्रयाजायक्षजातमितिकर्तव्यतात्वेन । न च भावनायां यागः कथं करणं ; प्रत्युत भावनासाध्यः सः , न तु तत्साध्या भावनेति वाच्यम् । यागस्य भावनासाध्यायोऽध्येतव्यः । इति वाक्येन विधीयते । तथा हि । अधीतेन स्वाध्यायेन
यच्छक्यं समीहितं तद्भावयेदित्यवगते लिङादिना भवृत्तिं भावयेदित्यवगम्यते । प्रवृत्तिश्वार्थभावनैव ॥

प्रवृत्तिफिलिकायां चाभिधायामिष साध्यसाधनेतिकर्तव्यतारूपमंशत्र-यमपोक्षितम् । अन्यथा तस्याः स्वरूपतः फलतश्चाज्ञानादप्रवृत्तिप्रसङ्गात् । तत्र लिङादिविधिज्ञानं करणत्वेनान्वेति साग इव अर्थमावनायाम् । प्रवृत्तिरेव च साध्यत्वेन स्वर्ग इव अर्थभावनायाम् । अर्थवादादिजन्यं प्राशस्त्यज्ञानिनिकर्तव्यतात्वेन प्रयाजाद्यङ्गजातमिव अर्थभावनायाम् । तदुक्तम्

िलिङाभिधा सैव च शाब्दभावना भाव्यं च तस्याः पुरुषप्रवृत्तिः।

सम्बन्धविधः करणं तदीयं प्ररोचना चाङ्गतयोपयुज्यते ॥' इति । न च प्रयाजायङ्गजातं विना यागात्फलानुत्पचेरर्थमावनायामितिक-र्तव्यता, प्राश्चास्य ज्ञानस्य ज्ञानस्य ज्ञानं हि इष्टसाधने कर्मणि इच्छावतोऽपि पुरुषस्य कष्टं कर्मति व्याप्तः क-ष्टतरे तत्र द्वेषः प्रवृत्तिं प्रतिबधातीति तन्निरसनद्वारा प्रवृत्तिं जनयतीति त-स्याप्यभिधायां तत्त्वसम्भेवात् ॥ तच प्राशस्त्यं सत्यर्थवादे तेनैव ज्ञाप्यते । असित तु विधिनैवाालिष्यते । स्तुत्यर्थवादे प्राशस्त्यं लक्ष्यम् । कचिच्छक्यं , यत्र तद्वाचकः शब्दः । \* .....। तत्राद्योऽर्थवादो विधिबोध्यप्रवर्तनायां द्विती-यम्तु निषेधवाक्यवेध्यमिवर्तनायामुपयुज्यते । निषेधवाक्येः प्रवर्तनाविरोधि-निवर्तनाया एव प्रतिपादनात् ॥ '

विधिम्तु चतुर्घा भिद्यते ।

उत्पत्तिविधिनामैको यो द्वितीये विभाव्यते † ।
विनियोगविधिस्त्वन्यस्तृतीयाध्यायगोचरः ॥

चतुर्थादौ षष्ठवर्जं प्रयोगविधिचिन्त्नम् ।

अधिकारविधिनीम षष्ठाध्यायस्य गोचरः ॥

तत्रोत्पत्तिपरो विधिरुत्पत्तिविधिः । उत्पत्तिः प्रथमं ज्ञानमिति तद्विदः । द्रव्यदेवतात्मककर्मस्कूपं सेत्यपि केचित् । स यथा—'आर्महोत्रं जुहोति । आग्नेयोऽष्टाकपालो भवति । सोमेन यजेत ' इत्यादिः । न च
विनिगमकाभावात् 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत ' इत्यादिः । न च
विनिगमकाभावात् 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत ' इत्यादिः । न च
विनिगमकाभावात् 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत ' इत्येव फलविशिष्टकर्मविधिरति वाच्यम् । यागस्कूपिनिर्वत्तक्क्षपं यत्र श्र्यते तस्य यावदुत्पत्तिविधित्वं तावत्रान्यस्येति सिद्धान्ताम् । न चैवं 'द्धा जुहोति ' इत्यस्यापि गुणविशिष्टकर्मविधित्वापितिः क्रपश्रवणादिति वाच्यम् । 'अग्निहोत्रं
जुहोति ' इत्यनेन कर्मणः प्राप्तत्या पुनरत्र विशिष्टविधाने गौरवात् । मत्वर्धलक्षणापाताच । न चैवं 'सोमेन यजेत ' इत्यत्रापि गौरवापत्त्या विशिष्टविधानं न स्यादिति वाच्यम् । उत्पत्तिवाक्यान्तर्भावनानन्यगत्या तथाऽङ्गीकारात् । न च विशिष्टबोधकपदाभावात्र विशिष्टविधानमिति वाच्यम् । मत्वर्थलाक्षणिकस्य सोमपदस्य तादृशस्य सत्त्यात् । अन्यथेष्टोदेशेन यागस्य तदुदेशेन च सोमस्य विधाने वाक्यभेदापत्तेः । इत्थं च सोमवता यागेनेष्टं
भावयेदिति वाक्यार्थः । उत्पत्तिविधौ सर्वत्र धात्वर्थस्य करणत्वेनैवान्व-

<sup>\* े</sup> निन्दार्थवादविषयको प्रन्थः पतित इव भाति ।

<sup>†</sup> विचार्यते दित पाठान्तरम्।

यस्य सर्वसिद्धत्वादिति द्विक् ॥

अङ्गसम्बन्धबोधको विधिर्विनियोगविधिः। यथा— - 'ब्रीहिभियंजेत । दम्ना जुहोति 'इत्यादिः। अत्र हि यद्यागेनापूर्वं कृत्वा फलं भावयेत्तद्त्रीहिभिरे-वेत्रर्थः। तेन यागकरणकापूर्वभावनायां करणतया विधीयमाना ब्रीह्यादयो यागस्यापूर्वकरणत्वांशे हेतवो भवन्ति। कश्चित्त—अत्र विधी धात्वर्थस्य साध्यत्वेनान्वयमभ्युपेत्य ब्रीहिभिर्यागं भावयोदिति वाक्यार्थ इत्याह। तत्तुच्छम्। सर्वत्र भावनाया विधेयत्वाद्धात्वर्थस्य करणत्वेनैवान्वयात्। किं च यागभावनाया निर्ज्ञातप्रकारत्वादपूर्वभावनायाश्चानिर्ज्ञातप्रकारत्वात्तत्र कथंभावाका इद्वार्थं 'ब्रीहिभिर्यजेत' इस्याद्यङ्गविधयः प्रवर्तमाना अपूर्वभावनायामेव प्रमाणम्। 'यत्परः शब्दः स शब्दार्थं इति नियमात्। न च यागभावनायां भावाकाङ्क्षेत्र । किं त्वपूर्वभावनायां भावाकाङ्क्षेत्र । तस्यां च सत्यां प्रवर्तमानं ब्रीहिशास्त्रं यदि यागकर्मकभावनापरं तदाऽसङ्गताभिधानं स्यात्। न ह्यामान् पृष्टः कोविदारमनाचष्ट इति सङ्गतम्। अत एव—

'भावनान्वयतः पश्चादंशयोरार्थिकोऽन्वयः।'

इति सप्तमाध्याये पार्थसारिधामिश्राः । तस्मादिदमत्रालोचनीयम् । 'सर्ग-कामो यजेत' इति प्रधानवाक्ये फलभावनैव विधेया । यागेन सर्ग भावये-दिति । नचापूर्व विना कालान्तरभावि फलं यागः सम्पादिवतुर्गाष्टे इत्यपूर्व-भावनाप्याक्षेपलभ्या । सा चाङ्गविधौ क्तदङ्गकरणकत्वेनैव विधेया । अत एव सर्वत्राङ्गविधौ कतूपकार एव भाव्य इति घण्टाघोषः ॥ यतु फलभाव-नापूर्वभावनयोरिवशेष इति प्रलितं कस्य चित् । तत्र । एकत्र फलस्य भाव्यत्वमपरत्रापूर्वस्य भाव्यत्विमिति भेदात् । अत एवापूर्व फलभावना-न्तर्गतं न त्वपूर्व कर्मभावनान्तर्गतम् ॥ तथा च 'सिमधो यजित' इत्यादाविष सिमद्यागेनापूर्व भावयेदिति वाक्यार्थः । अपूर्वमेव हि कतूपकार्य इत्यादाविष समद्यागनाप्त्रं भावयेदित्यर्थः । पूर्वत्र सिमद्यागकरणकत्वेनापूर्वकर्मकभावना , परत्र च तन्त्नपातादिकरण-कत्वेन भावना विधेयेत्येतावान् विशेषः । न च सिमद्यागास्यकरणावरुद्धा-यामपूर्वभावनायां कथं 'तन्त्नपातकरणान्तरान्वय इति वाच्यम् । क्रिससा

कौणाति । गवा कीणाति ' इत्यादिकयविधिसमान्योगक्षेमत्वादित्यास्तां वि-स्तरः । एतच-

'विधाने चानुवादे च यागः करणमिष्यते।'

इति पक्षे उक्तम्। तथा चैतत्पक्षे बीह्यादिपदे मत्वर्थलक्षणप्रप्यावश्यकी॥ केचित्तु बीहिभियांगं भावयेदिति वाक्यार्थः; अत एव करणभूतस्यापि च यागस्योत्पत्तिवाक्यावगतकरणत्वार्थाक्षिप्तसाध्यांशानुवादेन विधीयमानेऽपि गुणे न मत्वर्थलक्षणेति नामधेयचरणे वार्तिककृतः; इदं त्ववधेयम्, यत्र स्वरूपतो भावना विधेया तत्र धात्वर्थः करणत्वेनान्वेति, यत्र त्वर्थाक्षिप्तभावनानुवादेन गुणो विधीयते तत्र बीह्यादिकरणत्वेनैव सा विधीयते, न चैक्स्यैवानुद्यमानत्वं बीह्यादिकरणत्वेन विधीयमानत्वमित्यविरोधात् (?); अत एव 'दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत' इत्यत्र फलविधावपि 'आग्नेयो-ऽष्टाकपालो भवति' इत्युत्पत्तिवाक्यविहित्यागकरणकभावनायां स्वर्गकरणकत्वमात्रमपूर्वं बोध्यते, न तु यागकरणकत्वमिति॥

सर्वे च द्रव्यिक्षयो नियमफलतया नियमविधयः। कर्नृदेशकालगु-णानामिव अर्थाक्षेपेणैव द्रव्यमात्रस्य लामसम्भवात्। सति तु द्रव्यविधौ या-गविधिनं द्रव्यमात्रिपति। प्रत्यक्षविधिनैवान्यथाऽनुपपत्तिनिरासात्। एवं चा-क्षेपाभावे नियमः फलति। न तु नियमो बिधीयते। तद्वाचकशब्दाभावात्। सति चैवं यागे बीहिनियमे यवव्यात्रत्तिः फलतः। नन्वेवं यववाक्यस्या-प्रामाण्यप्रसङ्गः; न वेष्टापत्तिः; तथा सत्यष्टदोष कलिङ्कतविकल्पापत्तेरिति चेत्र। अनन्यगत्या तस्याप्यङ्गीकारात्। बीहियवशास्त्रयोनियमार्थत्वेनान्य-विवृत्तिपर्यन्तत्वात्, बीहिशास्त्रप्रामाण्ये युवप्रयोगानुपपत्तेर्यवशास्त्रप्रामाण्ये च ब्रीहिप्रयोगानुपपत्तेः, पाक्षिकाप्रामाण्यकल्पनं विना विकल्पस्यासम्भवात्। जवाहुः—

्रं तुल्यपक्षविकल्पोऽपि नाप्रामाण्येऽस्त्यकल्पिते ' इति ॥

अष्टौ च ते दोषा अस्मात्पतामहचरणैरेकस्मिन्श्लोके संगृहीताः— 'स्वान्यानुष्ठानवेळायां प्रामाण्यतद्भावयोः । त्यागस्वीकारयोभेदे विकल्पस्याष्ट्दोषता"॥ इति

यदाहुन्यायिवदोऽपि "सर्वतो बलवती ह्यन्यथानुपपितः' इति ॥ किं तदो-षाष्ट्रकम्, उच्यते—नीहिशास्त्रार्थानुष्ठानकाले तावचवशास्त्रे दोषद्वयमापत-ति । प्रतीतप्रामाण्यापह्व एको दोषः । अप्रतीताप्रामाण्यकल्पनं च द्विती-यो दोषः । किष्पताप्रामाण्यस्य च शास्त्रस्य पुनः प्रामाण्योपजीवनं विना तद्र्थानुष्ठानकाले तस्मिन्नेव शास्त्रे अपरं दोषद्वयं कल्पिताप्रामाण्यत्यागो निराकृतप्रामाण्योपजीवनं चेति,

'एवमेकत्र चत्वारो दोषा वाक्ये प्रकीर्तिताः । . एत एव प्रसज्येरन् द्वितीयेऽपि प्रकल्पिते ॥' इति ।

ननु मिश्रेरिप वीहियवैः यागानुष्ठानसम्भवादुभयानुश्रहो भविष्य-तीति । मैवम् । 'समर्थः पदिविधः' इति पाणिनीयानुशासनात्पदमात्र-विधेः समर्थत्वात् वीद्यादिप्रातिपदिकस्य च यागादिप्रातिपदिकसापेक्षत्वेन व्याघातापत्तिर्विभक्त्यर्थोन्वयायोगाच निरपेक्षाणामेव वीहियवानां तृतीय-या करणत्वप्रतीतिर्मिश्रत्वस्यायुक्तत्वात् । किं चादृष्टार्थत्वे सत्यज्ञातोपायप-रिमाणत्वेन प्रधानस्योक्ताङ्गविधाने नैराकांक्ष्याप्रतितेः समुच्यः स्यात् । वीद्यादेस्तु प्रदेयहविःप्रकृतित्वेन दृष्टार्थत्वादेकाङ्गविधानेन नेराकांक्ष्यावगतेः समुच्यो न युक्तः । तस्मादुभयार्थापरिग्रहविन्मश्रणेऽप्युभयनाशापत्तिनं तु कोऽपि शास्त्रार्थोऽनुगृहीतो भवित ॥

ननु परिसंख्याविधरिप इतरनि तिफलकत्वात्तदपेक्षया नियमविधेः को भेद इति चेदयं भेदः। नियमविधौ तावदपाप्त्यंशे प्राप्तिः फलम्। ततश्च संवदैव तस्य प्राप्तावितरिनवृत्तिरर्थतः सामर्थ्यात्। न हि तस्यां तस्य विधेयस्य नियमेन सम्बन्धे तेनैव कार्यसिद्धौ साधनान्तरमुपादातुमर्हति। तेन नियमशास्त्रस्य नियमफलकस्येतरिनवृत्तिफलकत्त्वम्। परिसंख्याविधेसतु 'इमामगृभ्णन् रशनामृतस्येत्यश्चाभिधानीमादत्ते' इत्यादेरितरिनवृत्तिरेव फलम्। न हि मन्त्रस्याश्चाभिधान्यादानेऽनियतप्राप्तिरुभयत्रेव विक्रस्तुभितश्चत्या रशनामादद्यादित्येवमात्मिकायाः प्राप्तेः। किं तु विशेषश्चत्या प्रत्यक्षयान्या लिक्केन सामान्यश्चत्यनुमानाभावेन गर्दभामिधानीतो मन्तस्य विनियोज्ञकश्चर्यभावान्विवृत्तिरितेतित्विवृत्तिरितेतिरितेत्वत्याः प्रत्यक्षयान्याः स्राप्ते सामान्यश्चर्यनुमानाभावेन गर्दभामिधानीतो मन्तस्य विनियोज्ञकश्चर्यभावान्विवृत्तिरित्येतावत्। तेन साक्षान्विवृत्तिफलको विधिः परिसंख्याः

परम्परया निवृत्तिफलको विधिनियमविधिः।

'पञ्च पञ्चनखा भक्ष्याः' इत्यपि नियमविधिः। तथा हि। नात्र प-ञ्चनखा भक्षणसंस्कार्याः। कार्यानुपयोगित्वात्। न च भक्षणे विधिः सम्भ-वति। रागतः प्राप्ते विधिवैयर्थ्यापत्तेः। किं तु पञ्चनखकर्षकं भक्षणमु-हिश्य तत्र सक्तुन्यायेन विनियोगसङ्गं कृत्वा पञ्चभिः पञ्चनखैरित्युपाय-तया—

' शशकः शहकी गोधा खड्गः कूर्मश्च पञ्चमः ।'

इति वाक्यावगताः शशकादयो नियम्यन्ते । तत्रापि पञ्चत्वं गणनतः प्रा-समनूद्यते । तेन शशकाद्यन्यतमेन मक्षणं कार्यामिति पुरुषाथोंऽयं नियमः । पित्रमहादिना धनार्जनिनयमवत् । अस्य च नियमविधित्वं व्याकरणाधि-करणे स्वयं वार्तिककारैरेवोक्तम्—'नहीह परिसंख्या सम्भवति' इत्यादिना ॥

उत्कलमीमांसकास्तु द्विविधा परिसंख्या सदोषा निर्दोषा च ; त-त्रान्त्या 'इमागृभ्णन् रशनामृतस्येत्यश्वामिदानीमादत्ते ' इति , आद्या 'प-श्च पञ्चनला मक्ष्याः ' इति भष्यानुसारेणाचक्षते । एतत्पक्षे पञ्चेतरे पञ्च-नला न मक्ष्या इत्येव वाक्यार्थः । दोषत्रयं चानन्यगत्या स्त्रीक्रियते । त-द्यथा—स्त्रार्थहानं , प्रतिषेधार्थस्याश्रूयमाणस्य कल्पनं , प्रमाणान्तरप्राप्तब-लवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वस्य च बाध इति ॥

त्रीहीनवहन्तीत्यत्रापि नियम् विधिः । तथा हि । नेहापूर्वविधित्वं सम्भवित । अवधातस्य वैदुप्यसाधनताया लोकत एव प्राप्तत्वात् । न च त्रीहिस्बरूपसाधनताऽवधातस्य सम्भवित । निरुप्तेष्वेव त्रीहिष्ववधातात् । न च शक्यन्ते त्रीहयोऽवधातेन सम्पाद्यितुम् । तस्मान्नियमविधिरेवायम् । यस्मिन् पक्षे दलनादिकं वैदुप्यसाधनतया प्राप्तं नावधातस्तस्मिन् प्रक्षेऽवधातो विधीयते । न चैवमवधाते वैदुप्यसाधनत्वस्य लोकसिद्धत्वाद्धर्मत्वानुपपत्ति-रिति वाच्या । नियमलक्षणसम्बन्धस्यालोकसिद्धत्वात् । लोकतो हि वैदुप्यार्थं कदाचिद्दवधात इति प्राप्यते । न त्ववधातिवयमः । न चैवं नियमादृष्टं करुप्यं स्यात् । इष्टत्वात् । अन्यथा विधिवयर्थ्यापत्तेः ॥ ननु नियमः कथमत्रावगम्यर्ते । त्रीह्यवधातयोरुद्देश्यो-

पादेयभावाद्देश्यवाचिना • ब्रीहिपदेन हि उपादेयसम्बन्धयोग्या यावन्तो बीहय उपस्थाप्यमाना उपादेयावधातसम्बद्धा अवहन्तीत्यनेन बोध्यन्ते इ-ति यावद्देश्यसम्बन्ध एवोपादेयस्य तेन सह नियमः। अत एव त्रीहिप-देऽपूर्वसाधनत्वकक्षणा । सर्वेषु त्रीहिप्ववधातस्य बोधयितुमशक्यत्वात् । के-षुचिद्दलनादिनाऽपि वैतुष्यसम्पादनात् । तत्सिद्धोऽयमाभ्रेयापूर्वसाधनेषु त्री-हिषु यावत्सु सङ्कोचादुपश्चितेषु अवघातसम्बन्धः। इयं च त्रीहिष्वपूर्व-साधनता वेदैकगम्यत्वादपूर्व नियतिकयाधीनत्वाच नियमापूर्वाख्या छ-भते । न हि सा साधनताऽवधातहीं नेषु तिष्ठति । तथा सत्यवधातविधिवै-यर्थ्यप्रसङ्गः । न चावहता त्रीह्य एवापूर्वसाधनामिति बोधियतुमवधातिव-थिरिति वाच्यम् । तथाप्यवघातरहिते सा साधनता नास्तीति अतः अवघात-जन्यैव सा। नन्ववधातोऽवच्छेदकं न हेतुः अवहतत्रीहित्वेनैवापूर्वजनक-त्वात्, तथा चावधातवितुषीऋतत्रीहिसम्पादितपुरोडाशजन्यामेययागेन स-मीहितं भावयेदित्येव वाक्यार्थः पर्यवस्यति, न त्ववधातेनापूर्वसाधनतां भावयेदिति चेन्न । अवघातादीनामवच्छेदकत्वेऽपूर्वसाधनताबोधकविधिवि-रोधापत्तेः । तसादवधातेनापूर्वसाधनतां भावयेदित्येव वाक्यार्थः । बीहिप-दं च ब्रीहित्वैकार्थसमवाय्यपूर्वसाधनत्वं लक्षयति तच यवेष्वपीति तेष्विप सिद्धोऽवघातः । न सुगादिषु । तेषां सत्यप्याग्नेयापूर्वसाधनत्वे वीहित्वैकार्थ-समवाय्यपूर्वसाधनत्वाभावेन तद्गतापूर्वभाधनतयाः वीहिपद्शक्यसम्बन्धा-भावेनालक्ष्यत्वादिति ॥

के चित्त्वाहुः—' खाध्यायोऽध्येतव्यः' इत्यत्रेवावधातविधाविष लोकसिद्ध् एव साध्यसाधनभावो विध्यर्थः , न खध्ययनार्थज्ञानयोः साध्य-साधनभावोऽलोकिकः ; किं तु लोकसिद्ध एव , नियमादृष्टाश्रयणाच न विध्यानर्थक्यम् ; तद्वदिहापि प्रयोजनं नियमो न तु वाक्यार्थ इति । एतेनैव कर्तृदेशकालमन्तद्रव्यादिनियमापूर्वाण्यपि व्याख्यातानि । अद्भ्यक्ष तत्रापि विध्यानर्थक्यापत्तेरिति ॥

ननु नाम्त्येवापूर्वम् , न च कर्मणश्चिरध्वस्तत्वादपूर्वे विना कालान्त-रमाविफलजनकत्वासम्भव इति वाच्यम् ; धर्म्यन्तरकल्पनापेक्षया यागादि-

र् कर्मण एव फलपर्यन्तस्थायित्वकल्पनौचित्यात्, अस्तु वा यागध्वंसस्यैव व्यापारत्वम् , न च प्रतियोगितद्भावयोरेकजनकत्वाभावः , अप्रयोजक-त्वात् , महानसमहाह्रदौ वह्नितदभाववन्ताविति प्रत्यक्षे विषयत्वेन वह्नित-दभावयोजनकत्वदर्शनाच ; अस्तु वा देवताशीतिरेव व्यापारः , 'तुप्त ए-वैनमिन्दः प्रजया वर्धयति ' इत्यादिश्रुतेः ; इदं चाभ्युपेत्योक्तम् ; वस्तुतस्तु चिरध्वस्तस्यैव यागस्यास्तु फलजनकत्वम्; ननु चिरध्वस्तस्य कारणत्वं व्यापारं विनाऽनुपपन्नमिति चेत् , किं तत्कारणत्वं यस्यानुपपत्तिः ; कार्यो-र्रिंपत्तिकाले विद्यमानत्वं तत्त्विमिति चेत् प्रतियोगिनः स्वध्वसहेतुता न स्यात् , अपूर्वे कल्पितेऽपि तस्यासम्भवतादवस्थ्याच ; कार्योत्पत्तिकालवर्तिव्या-पारवत्त्वामिति चेत् व्यापार एवाव्याप्तिः व्यापारेऽपि व्यापारान्तरानुसर-णेऽनवस्थापत्तेश्च ; तस्मादनन्यथासिद्धानियतपूर्ववर्तित्वं कारणत्वं तच व्या-पारं विना उपपन्नमेव, अनन्यथासिद्धत्वनियतपूर्ववर्तित्वयोधिरध्वस्तेऽप्य-विच्छेदात् ॥ अत्र वदामः ॥ करणत्वमव्यवधानगर्भमेव । अन्यथा रास-भस्यापि विह्नकारणत्वाऽपत्तेः । अनादौ संसारे तहेशे तत्समवधानसम्भवात । अन्यवधानं च सस्वजन्यान्यतराव्यवधानमेवेति स्वयं व्यवहितस्य यागा-देः स्वर्गे प्रत्यव्यवधाननिर्वाहकत्वेनापूर्वसिद्धेः । इदमेव च चिरध्यसास्य व्या-पारवत्त्व एव कारणत्वमिति व्याप्तौ विपक्षबाधकम् । अत एव यागध्वंसोऽपि न व्यापारः । तथा साति रासभाति/वसङ्गभयेन तद्तिरिक्तव्यापारस्यैवाव्य-वधानानिर्वाहकत्वात् । यचोक्तं देवतापीतिरेव व्यापारः , तद्युक्तम् , शब्दा-त्मिकायां तस्यां चेतनधर्मस्यासम्भवात् । क्षाणिकेन यागेनापूर्वं विना देवता-प्रीतेरप्युत्पादासम्भवाच । नापि यागस्यैन स्थिरत्वं । तदेव हि श्रुतार्थापत्या करुप्यं यत्प्रमाणान्तरेण न विरुध्यते । प्रत्यक्षादिविरुद्धं च क्रियात्मकयागस्य चिरस्थायित्वम् । तत्सिद्धमपूर्वम् ॥ तत्रेदमालोचनीयम् । प्रथमं तावत्फरू-वाक्येन क्याँगः फलसाधनत्वं बोध्यते यागेन स्वर्गं कुर्यादिति, ततः कथं क्षणिकेन फलं केर्तव्यमित्यपेक्षायामपूर्वं कृत्वेत्युच्यते । ततः कथमपूर्वं तेन किर्यत इत्यपेक्षायामनुष्ठानप्रकारेणेत्युच्यते । ततः पूर्वापरकालवर्तिभिरक्रव्याः पारीविषयाकृतस्य यागस्यापूर्वसाधनत्वं न स्वरूपेणं सम्भवतीत्यपूर्वान्तरम-

पि करुप्यते ॥

दर्शपूर्णमासयोस्तु नवापूर्वी स्वीकर्तव्या । तथा हि—'दर्शपूर्णमा-साभ्यां स्वर्गकामो यजेत' इति फलवाक्येन कर्मणः फलसाधनत्वं प्रत्याय्यते । तच व्यापारं विनाऽनुपपन्नमिति श्रुतार्थापत्त्याऽपूर्वं कृत्वेत्युच्यते । तादिदं परमापूर्वं पक्षद्वयवार्तभ्यां समुदायाभ्यां व्यापारं विना नारव्धं शक्यमिति समुदायद्वयजन्यमपूर्वद्वयं कल्प्यते । तत्कथंभावाकाङ्कायामग्न्यन्वाधानाद्यक्तोपदेशः । ततः पूर्वोत्तराक्तसहितेभ्यस्तदुत्पत्तिर्नं स्वरूपेण सम्भवतीति प्रतिक्रिकं त्रीणि त्रीण्यपूर्वाणि कल्प्युन्ते ॥

केचित्त्वेवमाहः प्रतित्रिकमपूर्वत्रिकम्, त्रिकद्वयेन चोत्तराङ्गसह-कृतेन परमापूर्वनिष्पत्तिर्ञाघवात्, न त्वपूर्वान्तरद्वयं गौरवादिति । ते त्वति-रुघवः । समुदायापूर्वद्वयान्यथानुपपत्तिप्रसूतार्थापत्तिकरूप्यापूर्वषट्कस्योपजी-रुपविरोधेन समुदायापूर्वद्वयानपवादकत्वात् । उत्पत्तिसमुदायकरापूर्वाणामु-त्तरोत्तरार्थापत्त्या पूर्वपूर्वसिद्धिरित्यस्मित्सद्भान्तात् ॥

किं चावश्यं समुदायद्वयादपूर्वद्वयम् 'अमाँवास्यायाममावास्यायां यजेत, पौर्णमास्यां पौर्णमास्यां यजेत' इति श्रवणात् ; अमावास्यापौर्णमासी-शब्दौ हि 'य एवं विद्वानमावास्यां यजते, य एवं विद्वान् पौर्णमासी यजते' इति वाक्यद्वयानृदितानां समुदायापत्रानामाभ्रेयैन्द्रदिधयागेन्द्रपयो-यागित्रकस्यभ्रयोपांशुयाजाभ्रीषोम्पयागित्रकस्य च कमेण बोधकाविति पौर्णमास्यिकरणे स्थितम् ; ततश्चामावस्ययेत्यनेन 'समर्थः पदविधिः' इति व्याकरणानुसारिणा शब्दान्तरानुसारिणा वोत्तरनिरपेक्षाणामाभ्रेयादीनां त्रयाणां विधानात्तद्वाव्यं समुदायापूर्वं करूव्यते ; फलं फलापूर्वं वा प्रति तेषां पौर्णमासींसापेक्षाणामेव 'दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत' इत्यनेन करणत्वा-वगमादिति वार्तिकानुसारिणः ॥

' चतुर्होत्रां पौर्णमास्यामभिमृशेर्दंग्ञ्चहोत्राममावास्यायसम् 🟲 इत्यसा-

धारणाङ्गोपदेशात्तात्सिद्धारीत भवदेवभट्टाः ॥

अथ समुदायापूर्वद्वारैव फलसिद्धेः कृतं परमापूर्वेण । श्रान्तोऽसि । समुदायापूर्वद्वयं प्रत्येकसमुदायस्यैव न्यापारः । फलं च समुदितद्वयजन्यम् ।

अतः समुदितयोर्व्यापार एकः सिध्यति । तदेव पश्मापूर्वम् । तदाहुः— 'अर्थापत्तेरिहापूर्वं पूर्वमेकं प्रतीयते ।

ततस्तत्सिद्धये भ्यः स्यादपूर्वान्तरप्रमा ॥' इति ।

अपरे त्वेवं समादधुः—दर्शपूर्णमासाभ्यामित्यत्र तु द्वित्यावच्छित्रा करणता प्रतीयते ; सैव वेदगम्यशक्तिरपूर्वमिति गीयते ; सा च स्वरूपता वाक्यगम्यापि पुरुषस्य फलयोग्यतारूपेणार्थापत्तिकल्पितशब्दगम्या ; दर्श-पूर्णमासाभ्यां यागाभ्यां स्वर्गं भावयेदपूर्वं कृत्वेत्येवं विधिशब्देन प्रतीय-मानत्वात् ॥

कश्चित्कर्तुः फलसाधनता फलाव्यवहितपूर्ववृत्त्यैककार्यद्वारा कुविन्द-स्येव तन्तुसंयोगद्वारा \*ऊतिसाधनतेति व्याप्तेः परमापूर्वसिद्धिमाह ॥

ननु यागानां षर्त्वमनुषपन्नम् ; समुदायद्रयपरं द्वित्वम् , न च तौ यागाविति कथं वाक्यार्थधीरिति चेत्सत्यम् । अत एव समुदायोपसर्जनसमु-दायवचनावेतौ । समुदायात्मना षडिप द्वित्वयोगिन इति यावत् । यथा से-नावनादिशब्दा युद्धसीधनत्वमेकदेशाविच्छन्नत्वं च प्रवृत्तिनिमित्तीकृत्य हस्त्यश्वादिषु पनसाम्रकोविदारादिषु च प्रवर्तन्ते तथा दर्शपूर्णमासशब्दौ दर्शकालयोगित्वं पौर्णमासीकालयोगित्वं च पुरस्कृत्य त्रिके त्रिके प्रवर्तेते । तदेवं समुदायात्मना द्वाभ्यां यागिकयाभ्यामपूर्वात्मना स्थिराभ्यां स्वर्गमावयेदिति 'दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकीमो यजेत' इति वाक्यस्य निष्कृष्टो-ऽर्थः । सापूर्वात्मना समुदायापूर्वद्वयसाध्या । अपूर्वद्वयं चारादुपकारकाङ्गो-पाकृतोत्वत्त्यपूर्वत्रयत्रयसाध्यम् । तत्तत्रयं च स्वस्वसामयिकाङ्गोपकृतप्रत्ये-कयागत्रयसाध्यमिति नवापूर्वी दर्शपूर्णमासयोः ॥

ननु धात्वर्थस्य भावनाविशेषणत्वाद्भवतु विधेयत्वम् , गुणद्रव्ययोस्तु कथं तत् ; न च तयोस्तन्मास्त्विति वाच्यम् ; अविहितस्यापूर्वासाधनत्वा-दिति चेका धात्वर्थस्येव गुणद्रव्ययोरिप कारकात्मना भावनाविशेषणत्वात् । न हि धात्वर्थोऽपि स्वरूपेण भावनाविशेषणम् । तत्फलरूपत्वात् । किं तु कर्णकारकत्वेन । तच्च लाक्षणिकम् । गुणद्रव्ययोस्तु तच्छूौतम् । तदाहुः—

'विधित्वं श्रौतमार्थं च भावनाकारकाश्रयम्। ताभ्यां तु व्यतिरिक्तेऽर्थे विधित्वं नोपलभ्यते॥' इति। श्रौतं विधिशक्तिप्रतिपाद्यम्। तच भावनायाम्। आर्थम् अर्थापत्त्यवगतिव धिवेद्यम्। विधित्वं विधेयत्वम्॥

प्रयोगपांशुभावबोधको विधिः प्रयोगविधिः । स चाङ्गवाक्यैकवाक्य-तामापन्नः प्रधानविधिरेव । न तु स्वतन्तः । प्रयोगपांशुभावोऽनुष्ठीयमानप-दार्थानामविलम्बापरपर्यायं साहित्यम् ॥

फल्खाम्यबोधको विधिरधिकारविधिः। फल्खाम्यं क्रियाजन्यफल-भोक्तृत्वम्। स च दर्शपूर्णमासाभ्यां खर्गकामो यजेतेत्यादिः॥

२ अ० २ पा० १ अधि०

### शब्दान्तरे कर्मभेदः कृतानुबन्धत्वात् ॥

कर्मभेद् शब्दान्तरादिषद्प्रमाणकः ॥ तत्र शब्दान्तराद्यथा—'य-जित ददाति जुहोति' इत्यादि । अत्र हि धातुभेदात्प्रतिधात्वर्थं भावनाभे दः । देवतोद्देश्यकहित्सत्यागो योगः । देवतोद्देश्यकार्गन्यधिकरणक्कहिवःपक्षे-पो होमः । ससम्प्रदानकस्त्यागो दानम् ॥

२ अ० २ पा० २ अधि०

कचिदभ्यासात् । यथा—'समिधो यजति, तन्नपातं यजति' इ-त्यादौ । पञ्चकृत्वो यजतिपदमभ्यस्तमिति प्रत्यभ्यासं भावनाभेदः ॥

२ अ० २ पा० ७ अधि०

कचित्संख्यातः । यथा — 'तिस्र आहुतीर्जुहोति , द्वादश द्वादश जु-होति' इति श्रूयते । अत्र संख्याभेदश्रवणात्कर्मभेदः । न च यथा 'एकाद-श प्रयाजान् जुहोति' इत्यत्र संख्याश्रवणेऽप्यभ्यासेन तत्तत्करणात्कर्मैक-त्वं तथेहाप्यभ्यासात्संख्यसम्पत्तिरस्तु न कर्मभेद इति वाच्यम् । प्रयाजानां निर्ज्ञातसंख्यत्वेन श्रुतसंख्याया अभ्यासेन पूरणेऽपि प्रकृते कर्मेक्यस्यानव-गमेन वैषम्यात् । नत्वाख्यातस्य सकृच्छ्रवणात्कर्मैकत्वम् । आख्यातमात्र-स्याप्रामाण्यात् । याविन्तु हि वाक्ये पदानि युज्यन्ते तावतां संहत्य प्रामा-ण्याभ्यपग्मात् ॥

#### २ अ० २ पा० ९ अधि

किनदुणभेदात्। यथा चातुर्मास्ये—'तप्ते पयसि दिध्यानयित सा वैश्वदेव्यामिक्षा' इति यागं विधायाद्मायते 'वाजिभ्यो वाजिनम्' इति। अत्र हि वाजिनं गुणो न पूर्वसिन्नेवामिक्षायागे विधीयते। उत्पत्तिविशिष्ट-गुणरूपामिक्षावरुद्धे कर्माणे वाजिनस्योत्पन्नविशिष्टगुणस्यासंनिवेशत्वात्\*। तसाद्वाजिनगुणकं कर्मान्तरं यद्वाजिदेवताकम्।।

२ अ० २ पा० १० अधि०

यत्र पूर्वकर्मणि ससंनिवेशो गुणस्तत्र न कर्मभेदः। यथा—'द्रधा जुद्दोति, पयसा जुहोति' इत्यादौ श्रूयमाणानां नानागुणानाम्। अन्यपदा-नालोचनेनामिहोत्रवाक्यमात्रालोचनात्रिर्गुणस्य कर्मणोऽवगतस्य सर्वगुणयोग्यत्वात्पौर्वापर्याभावाचान्यावरुद्धेऽन्यस्य निवेश इत्यभावात्तत्रैव नानागुण-विधानम्। प्रमाणयोस्तुल्यवल्दवात्तु द्धिपयसोविंकल्पः॥

३ अ० १ पा० ८ अधि०

कानुत्संज्ञाभेदात् । यथा ज्योतिष्टोमं निरूप्य श्र्यते । — 'अथैष ज्योतिरथेष विश्वज्योतिरथेष सर्वज्योतिरतेन सहस्रदक्षिणेन यजेत' इति । अत्र हि न प्रकृतमेव ज्योतिष्टोमं ज्योतिरादिश्चदैरनृद्य सहस्रदक्षिणाख्यो गुणो विधीयते । किं तु कर्मान्तराण्येवंनामान्येवंदक्षिणानि विधीयन्ते । नामान्तरश्रुतावर्थमेदस्य प्रतीयमानस्य वाधकं विनानपोद्यमानत्वात् । एवं च सहासंत्सित्या(?)र्थान्तरावगमात्प्रकरणविच्छेदे जातेऽर्थान्तरकछाषितायां बुद्धान्त्याया तत्सहस्रदक्षिणेन यजेतेति वाक्यं न ज्योतिष्टोमं गन्तुमर्हति । तसान्त्कर्मान्तराणि । एवं च 'अथैष ज्योतिः ध्रह्म्यादेर्थवत्त्वम् । अन्यथ्राऽनर्थवयं स्यात् । एतेन सहस्रदक्षिणेनत्येतावतेव ज्योतिष्टोमस्य गुणविधिसिद्धेः । एतन्च्छब्दस्य प्रतिज्ञायमानकर्मवचनत्वेनाप्युपपचत इति सिद्धः कर्मभेदः ॥

२ अ०३ पा० ११ अधि०

कचित्प्रकरणान्तरात् । यथा कुण्डपायिनामयने 'मासमग्निहोत्रं जु-होति, मास दर्शपूर्णमासाभ्यां यजन्ते 'इत्यादि श्रूयते । अत्र हि न नैय-

मिकामिहोत्रादौ सासो विधीयते , किं तु प्रकरणान्तरात्कर्मान्तरमेव । कि-मिदं पकरणान्तरम् । अप्रकृताभिधानं तदित्यवेहि । कथमप्रकृताभिधानम् । 'उपसद्भिश्चारित्वा' इति वचनात् । न हि नैयमिकिस्योपसदः सन्ति । तत्र ताश्च मासश्चेत्यनैको गुणः प्राप्ते कर्मणि न शक्यते विधातुमिति कर्मान्तरम्। अत्र चापकृताभिधानादेव प्रकरणान्तरपर्यायाद्भेदः । अपकृताभिधानं तु गु-णादिति न गुणाद्भेदः । वस्तुतस्तु नाप्रकृताभिधानं प्रकरणान्तरम् । तथा सः ति 'वाजिभ्यो वाजिनम्' इत्यत्राप्यप्रकृताभिधानादेव भेदः। अप्रकृता-भिधानं तु पूर्वकर्मासंयोगिनो, गुणादिति तत्नापि प्रकरणान्तरमेव स्यान तु गुणः । एवं शब्दान्तराभ्याससंज्ञाभिरप्यप्रकृतविषयतैव विधेर्बोध्यते । न सा-क्षात्कर्मभेद इति सर्वत्रेदमेव भेदकं स्थान तु शब्दान्तरादि । किं तु पूर्वक-र्मासन्निधानं प्रकरणान्तरम् । मासाधिहोत्रं च नैयमिकाधिहोत्रसानिहितामिति तद्भेदकं प्रकरणान्तरम्। ननु दूरस्थकर्मानुवादेनापि गुणविधिर्देष्ट एव। यथा---'आहवनीये जुहोति' इत्यत्र जुहोतीति पाप्तवित्तर्देशादाहवनीयो विधीयते यज्जुहोति तदाहवनीय इति चेत्। सत्यम्। तत्र हि आहवनीय उपादेयोऽत्र कालोऽनुपादेयो गुणः। यत्र हि वाक्येऽनुपादेयो देशकालादिको गुणः श्रुतो न तत्र दूरस्थकर्मीपस्थापनसम्भवः। यत्कुर्यादित्येवंरूपप्राप्तविन्देशे तु दू-रस्थकमों पस्थापनं सम्भवत्येव । तथा च् नित्यामिद्दोत्रे आहवनीयस्य गुणत्वे-न विधानसम्भवेऽपि न मासस्य गुणत्वेन विधानम् । तस्यानुपादेयगुणत्वा-दिति मासगुणकं कर्मान्तरमेवेति दिक् ॥ पर्यवसितं कर्मभेदानिरूपणम् ॥

भेदप्रसङ्गात् प्रयोगभेदश्चिनत्यते

. २ अ० ३ पा॰ १३ आंधि०

'दर्शपूर्णमासाभ्यां खगँकामो यजेत' इति काम्यप्रयोगं विधा-याम्नायते—'यावज्ञीवं दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत' इति । सोऽयमभ्यासः किं कर्मार्थ उत पुरुषार्थः । पूर्वपक्षे काम्यस्थैव प्रयोगस्याभ्यासविधिः । सिद्धा-न्ते तु प्रयोगान्तरं नित्यं विधायते । तत्र कर्मार्थविधौ अकरणानुष्रहः । गु-रुषार्थविधौ तु प्रकरणवासः स्यात् । अतोऽभ्यासविधिर्यावज्ञीवकालं पाग-

<sup>💌 &#</sup>x27;कैर्मगविधौ '—इति मातुका।

मैभ्यस्येदिति प्राप्ते ब्र्मः । एवं हि जीवनवाचिनाः शब्देन तत्सम्बद्धः कालो लक्षणीयो यजिना च यागाभ्यास इति लक्षणाद्वयं स्यात् । नचैतद्चक्तम् । जघन्यत्वात् । तस्माज्जीवने निमित्ते पुरुषस्य प्रत्यवायपरिहाराय दर्शपूर्ण-मासप्रयोगो विधीयत इति सिद्धम् ॥

२ अ० ४ पा० २ अधि०

इदमपरं चिन्त्यते। शाखान्तरेषु किमिमहोत्रादि भिद्यते किं वा सर्वशाखास्वकमेव। किं तावत्प्राप्तम्। अविशेषपुनःश्रुतिलक्षणादभ्यासात्, • दूरत्वलक्षणाच प्रकरणान्तरात्तद्भदः। तथा गुणादि कि चित् 'तदैन्द्राम्न मेकादशकपालं निर्वपेत्' इति श्रुतम्, किचित् 'द्वादशकपालम्' इति। अत्र ब्रूमः। पुनःपुनःश्रुत्या तावद्विधिभेदः सिध्यतु न कर्मभेदः। विहितस्य पुन्विधानायोगात्। न च विधिभेदात्कर्मभेदो नियतः। शब्दभेदस्यार्थभेदा-प्रयोजकत्वात्। विहितस्यापि पुरुषान्तरं प्रति पुनिर्विधिसम्भवात्। एकाद-शद्वादशकपालयोस्तूभयोरप्युत्पत्तिशिष्टत्वात्र बलावलम्, किं तु विकल्प- एव। तस्मादभेदः॥

२ अ० ३ पा० १४ अधि०

इदमपि चिन्त्यते । किं पौर्णमास्याममावास्यायां वाऽभेयाख्यकर्मैंक-मेवाहोस्बिद्धिन्नम् । तत्र 'आभेयोऽष्टाकपालोऽमावास्यायां च पौर्णमास्यां चा-च्युतो भवति ' इति कालद्वयस्य संख्तावत्प्टथक्त्विनेशित्वात्कर्मभेद इति राणकाचार्याः । पार्थसारथिमिश्रास्तु कर्मैक्यमाहुः । तद्भिप्रायस्तु कालो हिं न संख्यावत्कर्मानुबन्धिविशेषणम् । किं तु प्रयोगानुबन्धि । तेन कालभेदा-त्रयोगभेदमात्रं न तु कर्मभेद इति ॥

इति भट्टकेशवविरचिते मीमांसार्थप्रकाशे द्वितीयः परिच्छेर्दैः ।

#### तृतीयः परिच्छेदः।

अथातः शेषलक्षणम् ॥

अत्र पारार्थ्य रोषत्वम् । अङ्गत्वमिति यावत् । उपकारकर्त्व रोषत्व-

मिति बादारेः। तान्यज्ञानि द्विविधानि-सिद्धरूपाणि , क्रियारूपाणि च। तत्राद्यानि-जाबिद्रव्यसंख्यादीनि अदृष्टार्थान्येव । क्रियारूपाण्याप द्विविधा-नि-संनिपत्योपकारकाणि, आरादुंपकारकाणि च । तत्र कर्माङ्गद्रव्याद्युद्दिश्य विधीयमानानि अंनिपत्योपकारकाणि । एतान्येव सामवयिकानीत्युच्यन्ते । द्रव्यदेवतासंस्काररूपाणि । द्रव्यं [हाविः] पुरोडाशादि । देवता चतुर्थ्यन्तश-व्दात्मिका । संस्कारा अवघातप्रोक्षणादयः। तत्रावघातादि दृष्टार्थमेव । हविः पुरोडाशादि तु दृष्टादृष्टार्थम् । तत्र त्यागांशेनादृष्टम् , दृष्टं देवतास्मरणादि तु स्रतः । यच्चोभयार्थे तदाश्रयिकमेंति ब्यविह्यिते । स्रातन्त्र्येण विधीयमा-नान्यारादुपकारकाणि । यथा-प्रयाजानुयाजादीनि । अत्र संनियत्योपकार-काणि न यागस्वरूपमात्रे उपयुज्यन्ते । तैर्विनापि यागोत्पत्तिसम्भवात् । किं तु यागस्यातीन्द्रिये फलसाधनत्वस्वरूपे। यागस्य तेनैव रूपेण समी-हितत्वात् । स्वरूपेण च कष्टत्वात् । तदेव च चोदनैकगम्यः श्रेयस्साधनत्व-मपूर्व नाम । आरादुपकारकाणि तु यद्यपि यागादुचत्पत्त्यपूर्वोत्पत्तौ नो-पयुज्यन्ते । सामवयिकेभ्य एवावश्यकेभ्यस्तदुत्पत्तेः । उत्तरकालोत्पन्नेश्च तै-त्तदुत्पत्त्यसम्भवाच । तथाऽप्युत्पत्त्यपूर्वोत्पत्त्युपयोगशून्यानां तेषां याग-साधनत्वेनावगतानां यागस्य फलोपधायकत्वं येन रूपेण भवति तादृशं खरूपम् । तदेव चरमापूर्वमिति गायते । नचैवमुत्पत्त्यपूर्ववैयर्थ्यमितिवा-च्यम्। यागस्य स्वरूपतो नष्टत्वात्। तत्र तैरङ्गैरुपकाराधानासम्भवात्। तसादुत्पत्त्यपूर्वात्मक एव यागस्वरूपे तैरुपकार आधातुं शक्य इति तत्स्वी-कारः। अपिचोत्पत्त्यपूर्वाभावे सामवयिकाङ्गानां वैयर्थ्यं स्यात्। न च ते-षामपि परमापूर्वार्थता । अवघातपुरोडाशादीनां चिरविनष्टत्वेन परमापूर्वा-पादकत्वासम्भवात् । स चोपकारो यागगत इत्येकः पक्षः , आत्मन्येव स उपकारः परं तु यागेन सहैकार्थसमवायाद्यागोपकार इत्युच्यते ॥

'फलेभ्यः प्रागयोग्यस्य कर्मणः पुरुषस्य वा । योग्यता शास्त्रगम्या या सा परापूर्वमुच्यते ॥' इति वार्तिकस्य पक्षद्वयेऽपि सङ्गतेः ॥

पुन्नरङ्गानि द्विविधानि । भाव्युपयोगीनि , भूतोपयोगीनि च । तत्रक

द्यानि प्रधानपूर्वभावीनि । तेषामपूर्वीत्पत्तावुपयोगः । अपराणि प्रधानोत्तर-भावीनि । तेषां चापूर्वस्थितावुपयोग इति दिक् ॥

तच शेषत्वं श्रुत्यादिषट्प्रमाणकम्। सार्थबोधनेऽन्यानपेक्षः शब्दः श्रुतिः। यथा—' बीहीनवहन्ति , प्रहं सम्माप्टिं ' इत्यादौ द्वितीया । इयं हि
निरपेक्षेव बीह्यादीनामवधातादिज्न्यफलशालित्वं बाधयन्ती अवधातादिशेषित्वं प्रतिपादयित ॥ अयं तु विभागः । द्वितीया शोषिविभक्तिरेव । तथा
सम्प्रदानचतुर्थ्यपि ; यथा—' मैत्रावरुणाय दण्डं प्रयच्छति ' इति । तथा
तादर्थ्यचतुर्थ्यपि ; यथा—' सर्वेभ्यः कामभ्या द्र्शपूर्णमासौ ' इति । इतराम्तु शेषविभक्तय एव ; यथा—' पशुना यजेन ' इत्यत्र तृतीयया पशोयोगशेषत्वम् । यथा—' अरुणयैकहायन्या पिङ्गाक्ष्या गवा सोमं कीणाति '
इत्यत्र द्रव्यपरिच्छेदकत्वेनारुण्यादीनां गुणानां कियाङ्गत्वम् ॥

पदानामर्थप्रकाशयसामर्थ्यं लिङ्गम् । यथा—'बर्हिद्वसदनं दामि' इत्यस्य मन्त्रस्य लवनार्थप्रकाशकतया बर्हिर्ठवने विनियोगः प्रतीयते ॥

तदर्शप्रतिपादर्कंपदासम्भिन्याद्धतपदसमृहो वाक्यम्। यथा—'देव-स्य त्वा सिवतुः प्रसवेऽश्विनोबीहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्यामसये त्वा जुष्टं नि-र्वपामि' इत्यत्र समवेतार्थतया चरमभागस्य लिङ्गान्तिर्वापे विनियोगप्रतीतौ तदेकवाक्यतापन्नस्य देवस्येत्यादेः सुमस्तस्यैव विनियोगः प्रतीयते ॥

पाकृतोपकारानिवर्त्येतिकर्तव्यताकांक्षा प्रकरणम्। वैकृतभावनेतिकर्तव्यताकांक्षायाः प्रकरणत्विनरासाय निवर्त्यन्तम्। सा ह्यतिदेशवाक्यसमपिताक्रोपकारनिवर्त्येवेति नातिप्रसङ्गः। इतिकर्तव्यता षट्करणाकांक्षायाः प्रकरणत्ववारणाय। तच द्विविधम्। मंहाप्रकरणमवान्तरप्रकरणं न्च। तत्र फलभावनायाः प्रकरणमाचम्। यथा दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रृयते—'समिधो यजति, तनूनपातं यजति' इत्यादि। तेषां च फलभावादिस्त उपकार्याकां-क्षा। कर्तारप्यस्ति कथमित्युपकारकाकांक्षा। एतेनोभयोःसाकांक्षत्वादेकवान्यद्वम्। तथा हि—यागेन स्वर्गं कुर्यादिति फलवाक्यार्थः। तत्र न ज्ञायते यागेन हि केन प्रकारेण स्वर्गः कर्तव्य इति प्रकाराकांक्षा। तत्रश्चोपकार्याकां-कर्तेपतात् 'समिधो सजति' इत्यादि वचनादेवं ज्ञायते। अयरस्य व्या-



पारो येन यागात् स्वर्गो भवतीति । सम्भवति च समिदादिकियाणां यागोप-कारकत्वमदृष्टद्वारकम् । अवधातादिसिक्विपत्योपकारकाणां दृष्टद्वारकमेवत्यु-कमधस्तात् । यदाहुः—

'अतः प्रधानवाक्यस्य प्रकाराकांक्षतावशात्। 'हिस्स् फलाकांक्षं प्रयाजादि तदङ्गत्वं प्रपद्यते॥' इति। क्षिति

३ अ० १ पा० १० अधि०

अङ्गभावनायाः प्रकरणं द्वितीयम् । यथा दर्शपूर्णमासयोः प्रयाज-समीपे श्रूयते— 'अभिकामं जुहोति ' इति । तत्रावान्तरप्रकरणात्प्रयाजहो-माङ्गमभिकमणम् ॥

ननु प्रधानफलभावनायां कथंभावाकांक्षायां तत्प्रकरणस्थानि सर्वाण्यपि प्रधानमेवानुसरन्ति । अन्यथा तेषां मिथोक्काक्किभावापत्तावव्यवस्थितशास्त्रार्थापत्तिरिति चेत् । भवेदेवम् , यद्यक्कानामचान्तरप्रकरणं न स्यात् ;
अस्ति चावान्तरप्रकरणम् , कविद्यत्र सन्दंशः । तथा हि । प्रयाजान्विधाय
'समानयते उपभृतः' इत्यादिगुणान्विधाय 'अभिकामं जुहोतिः' इत्यक्त्वा
'यो वै प्रयाजानां मिथुनं वेद स समिधो बह्वारिव यजति ' इत्यादि[ना प्रशस्य] 'यत्प्रयाजानिष्ट्वा हवींप्यमिधारयति' इति प्रयाजपरामर्शान्नुनमेतावता
प्रदेशेन प्रयाजाः समाप्यन्त इत्यवगमात् तन्मध्यपतितमभिक्रमणं तदितक्रमेण नान्यत्र गच्छिति ॥ भविति चाक्कभावनायामिषि भावनासाम्येनाविज्ञातप्रकारत्वात्कथमित्याकांक्षा । यत्र च न सन्दंशस्तत्र सन्नपि कथम्भावो
न विनियोजकः । सर्वेषामिषि निष्फलत्वेन कः शेषः कस्य शेषित्वमिति
विशेषानैदगमेन् प्रधानमात्रगामित्यात् ॥

३ अ॰ १३ पा० ५ अधि०

स्थानं कमो देशसामान्यलक्षणः। तत् द्विविधम्। पाठसादेश्यमनुष्ठान-सादेश्यं च। पाठसादेश्यमपि द्वेधा। यथासंख्यपाठः सिन्निधिपाठश्चेति। तत्राद्यं यथा दर्शपूर्णमासयोरुपांशुयाजकमे — 'दिब्धिर्मामासि' इति मन्त्रः प-ठ्यते। तत्र यथाक्रमेण न्यिठतेषु मन्त्रेषु मन्त्रद्वयस्याग्नेयवैष्णवयागसम्बन्धे लिक्नात्प्रतीतेऽपि नोक्तमन्त्रस्य विनियोजकान्तरमस्तीनि यथासंख्यपाठा के वापांशुयाजे विनियोगिसिद्धिः । तथा हि । कर्मणां मन्त्राणां च क्रमेण समान्न्रातानां यस्य कर्मणः क्रमे यो मन्त्रः समाम्नायते स तस्मित्रवगते तत्क्रमेऽपि तिष्टते तत्क्रमोपिस्थितौ च स मन्त्र इति तस्य मन्त्रस्य कैमर्थ्याकांभायां तत्कर्मार्थत्वं करूप्यते यथासंख्यपाठादेवेति ॥ सित्रिध्याठो यथा सान्नाय्यपात्रशुन्धनकमे—'शुन्धध्वम्' इति मन्त्रपाठः । तेन तस्य तद्र्थत्वम् ॥
अनुष्ठानसादेश्यं यथा—ज्योतिष्टोमे त्रयः पशुयागाः । अमिषोमीयः, सवनीयः, अनुबन्ध्यश्चेति । तत्राद्य औपवसथ्येऽहि । 'स एष द्विदैवत्यः पशुरीपवसथ्येऽहि आरुब्धव्यः ' इति वचनात् । द्वितीयः सुत्याकारे । तृतीयस्त्यनते । इत्थं च ये पशुना औपवसथ्येऽहि पठ्यन्ते तेषामभीषोमीयार्थत्वमेकदिनानुष्ठानसादेश्यात् । पाठसादेश्यस्यादर्तव्यत्वे तेषां धर्माणामभीषोमीयपश्चर्थत्वं न स्यात् । तस्य क्रयसिवधौ पाठात् ॥

३ अ० ३ पा० ६ अधि०

समाख्या यौगिकः शब्दः। यथा—हौत्रम् , औद्गात्रम् इत्यादि। अत्र हि होतुरिदं हौत्रमित्य।दियोगबलेन हौतादिसमाख्यातानां कर्मणां होत्राच-नुष्ठीयमानत्वं प्रतीयते। तदुक्तम्—

'श्रुतिर्द्वितीया , क्षमता च लिङ्गं , वाक्यं पदान्येव सुसंहितानि । सा प्रक्रिया या कथमित्यपेक्षा, स्थानं क्रैमो, योगवलं समाख्या॥' इति । अत्र द्वितीया तृतीयादेरप्युपलक्षणम् ॥

अत्र श्रुत्यादीनामनेकेषामेकाथींपनिपाते तु पूर्व पूर्व प्रबलमुत्तरोत्तरं च दुर्वलम् । तथा च सूत्रम्—(३ अ॥३ पा॥१४ सू॥)॥

# 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्बल्यमर्थविप्रकर्षात् ।' इति र्र

३ अ० ३ पा० ७ अधि०

र्भथमं श्रुतिलिङ्गयोर्बलावलं चिन्त्यते। यथा—' ऐन्द्या गाईपत्यमु-पितृष्ठते' इति श्रूयते। तल श्रुत्या तावदैन्द्री ऋक् गाईपत्योपस्थाने वि-नियुज्यते। लिङ्गेन तु इन्द्रोपस्थाने। इन्द्रपदस्येन्द्रप्रकाशने सामर्थ्यात्। त-द्भेतं विरोधे प्राप्ते श्रुत्येव विनियोगो न तु लिङ्गात्। तथा हि। मथमं म- न्तान्मन्तार्थावगमः ततोऽद्भयापीन्द्रप्रकाशने शक्तिरिति सामर्थ्यनिरूपणम् । तत्र कैमर्थ्याकांक्षायामिन्द्रशेषत्वे श्रुतिः कल्प्या—'अनयेन्द्रमुपतिष्ठेत्' इति । तथा च विनियोजकश्रुतिकल्पनद्वारा तस्य प्रामाण्यं वाच्यम् । तच्च न सम्भविते । 'गाईपत्कम्' इति प्रत्यक्षश्रुत्या गाईपत्यस्थाने विनियुक्तस्य मन्त्रस्य नैराकांक्ष्यात् । न चेन्द्रपदस्य गाईपत्योपस्थानेऽसामर्थ्यात् नैविमाति वाच्यम् । लक्षणया तत्प्रकाशकत्वसम्भवात् ॥

#### ३ अ० ३ पा० ८ अधि०

अथ लिङ्गवाक्ययोः—' स्योनं ते सदनं कृणोमि घृतस्य धारया सु-षेवं कल्पयामि । तिसान् सीदामृते प्रतितिष्ठ ब्रीहीणां मेध सुमनस्यमानः' इति श्रूयते । अत्र वाक्येन पूर्वार्धस्यापि पुरोडाशस्य प्रतिष्ठापने , सदनकरणे णे चात्तरार्धस्यापि विनियोगः । लिङ्गेन तु पूर्वार्धस्य सदनकरणे प्रतिष्ठापने तूत्तरार्धस्येत्येवं विरोधे प्राप्ते ब्रूमः । विभज्येव न्यूर्वोत्तरार्धयोविनियोगः , पूर्वस्य सदनकरणे उत्तरस्य प्रतिष्ठापने । तथा हि । उत्तरार्धस्य सदनकरणे लिङ्गमपरिकल्प्य पूर्वार्धस्य प्रतिष्ठापने लिङ्गमपरिकल्प्य न कृत्स्नो मन्त्रो विनियोक्तुं शक्यत इति कथंचित् स्वार्थविशिष्टपुरोडाशसदनकरणप्रति-ष्ठापनसामर्थ्यं लक्षणादिना कल्पियत्वा विनियोजकश्रुतिकल्पनं ततो वि-मागः कृत्स्नमन्त्रस्येति विलम्बः । पूर्वार्धमात्रस्य हि सदनकरणे उत्तरार्धस्य च प्रतिष्ठापने सामर्थ्यं प्रत्यक्षमेवेति तेन श्रुतिमनुमाय शीघं विनियोग् इति विभज्येव स इति ॥

## ३ अ० ३ पा० ९ अधि०

अथ वाक्यप्रकरणयोः -दर्शपूर्णमासयोः स्क्तवाकिनगदः। 'अमी-पोमाविदं हिवरजुषितामवीवृधेतां महो ज्यायोऽकाताम्। इन्द्रामी इदं हिवर-जुषेतामवीवृधेतां महो ज्यायोऽकाताम्' इत्यादि। अत्र देवतावाच्यमोषो-मादिपदं पौर्णमास्यादिकाले यथादैवतं विभज्य प्रयोज्यमिति स्थितमधिक-रणान्तरे । यक्त्वदं हिविरित्यादिकमविशिष्टं पदजातं तद्मीषोममन्त्रगत-मपि अमीषोमपदपरित्यायोनामावास्यायां पठनीयम्। एविमन्द्रामीमन्त्रगत- मपि पौर्णमास्यामिन्द्राश्चीपद्परित्यागेन पठनीयम्। तथा सत्येषां मन्त्र-भागानां सर्वशेषत्वबोधको दर्शपूर्णमासप्रकरणपाठोऽनुगृह्येतिते प्राप्ते बूमः। प्रकरणाद्वाक्यं बलीयः। द्वचन्तरितप्रामाण्यापेक्षया एकान्तरितप्रामाण्यस्य प्रावल्यात्। तथा हि । प्रकरणस्यात्र विनियोजकत्वेऽग्नीषोममन्त्रशेषस्येन्द्राशिपदान्वयाश्रव-णात्त्प्रथमं तदन्वयरूपं वाक्यं कल्प्यम्, तेन च वाक्येन इन्द्राशिपकाशान-सामर्थ्यरूपं लिक्नं कल्प्यम्, तेन चानेन मन्त्रभागेन च 'इन्द्राशिपकाशान-सामर्थ्यरूपं लिक्नं कल्प्यम्, तेन चानेन मन्त्रभागेन च 'इन्द्राशिविषयां कि-यां कुर्यात्' इति विनियोजिका श्रुतिः कल्प्यत् इति त्रिभिर्व्यवधानं भवति । अग्नीषोमपदान्वयरूपं वाक्यं तु श्रूयमाणमिति लिक्नश्रुतिभ्यामेव व्यवधी-यते। तस्माद्वाक्येन प्रकरणस्य बाधितत्वात् तत्तन्मन्त्रस्य तत्र तत्रैव शे-षत्विमिति ॥

#### २ अ० ३ पा० १० अधि०

अथ स्थानप्रकरणयोः — राजस्येऽस्ति अभिषेचनीयाख्येः सोमयागः तत्सित्रधौ विदेवनादयः समाम्नायन्ते । 'अक्षदिव्यिति , राजन्यं जिनाति , शौनश्शेपमाख्यापयति ' इति । जिनाति जयति । बह्वचन्नाह्मणे समाम्नातं युनश्शेपविषयकमुपाख्यानम् । युनश्शेपसिन्निधिबलादेवनादिनामिनिष्चनीयाङ्गत्वे प्राप्ते नृमः । राजस्यस्य कथम्भावाकांक्षायामनुवृत्तायां विविदेवनादयः प्रकरणेन राजस्यस्य शेषाः । राजस्यश्च बहुयागात्मक इति तत्रत्यसर्वयागशेषत्वम् । न चाभिषेचनीयमात्रस्य कदाचिदाकांक्षा विदेवनादिप्यस्ति , ज्योतिष्टोमिनिकृतित्वेनातिदिष्टैः पाकृताङ्गरेव तिन्नवृत्तेः । सानिधिबलादाकांक्षात्थाप्यत इति चेत् , तह्याकांक्षारूपं प्रकरणं परिकल्प्य तद्द्वारा वाक्यलिङ्गश्चतिकल्पनया सानिधिविप्रकृष्यते । राजस्याकांक्षात्मकं प्रकरणं कल्रप्तत्वादेकयाकांक्षया संनिकृप्यते ॥

३ अ० ३ पा० ११ अधि०

अथ स्थानसमास्त्र्ययोः—' ग्रुन्धध्वं दैव्याय कर्मणे ' इत्ययं मन्त्रः पौरोडाशिकमित्येवं समास्त्र्याते काण्डे समाम्नातः । स समास्त्र्यया पुरो-क्षिशकाण्डोक्तानामुद्ध्यवलजुह्वादीनामि शोधनेऽक्षामिति प्राप्ते बूमः । पौरो डाशिकमिति समाख्यायां प्रकृतिः पुरोडाशमभिधते, प्रत्ययस्तु काण्डं। न नैतावता कृत्खपुरोडाशपात्राणां मन्त्रसंनिधिः प्रत्यक्षेण रुभ्यते। किं त्वर्थापत्त्या करूप्यते—यदि तेषामत्र संनिधिनं करूप्यते, तदा मन्त्रस्य पौरोडाशिकसमाख्या न स्यात्। न द्यसंनिहितानां 'इषेत्वा' इत्यादिमन्त्राणां सम्भवति। तस्मात्समाख्यया संनिधिं परिकरूप्य ततः प्रकरणवाक्यारुङ्गश्रुतीश्च परिकरूप्य शुन्धनमन्त्रस्य पुरोडाशपात्रमाते विनियोगः कर्तव्य इति
पञ्चभिविप्रकर्षः। सांनाय्यपात्रशोधने तु प्रत्यक्षेण संनिधिना प्रकरणादिचतुष्ट्यकरूपनानन्तरं विनियोग इति संनिकर्ष इति सर्वे सुस्थम्॥

इति भट्टकेशवविरचिते मीमांसार्थप्रकाशे तृतीयः परिच्छेदः ।

# चतुर्थः परिच्छेदः।

४ अ० ३ पा० १ अधि०

अथातः ऋत्वर्थपुरुषार्थयोर्छक्षणम् ॥ यत् भावनाकथंभावाकांक्षापूरणार्थं विधीयते तत् ऋत्वथम् । यथा—पर्णमयीत्वम् । तचावत्तहविधीरणद्वारैवेति
बोध्यम् । 'यस्य पर्णमयी जुद्धभैवति न स पापं श्लोकं शृणोति' इति । तत्र
फलश्रवणं त्वर्थवादः एव । तदुक्तमू—'फलवत्संनिधावफलं तदङ्गम्'
इति ॥

४ अ० ३ पा० ४ अधि०

तथा ज्योतिष्टोमे— 'पयो वतं ब्राह्मणस्य ' इत्यादि श्र्यते । तत्तु कत्विधिकृतयज्मानसंस्कारद्वारा क्रत्वर्थम् ॥

एवं क्रेतुप्रयुक्तवपनादेः पुरुषार्थभूतस्यापि यजमानसंस्कारद्वारा क-त्वर्थत्वमपि ॥ न चैकल कत्वर्थत्वपुरुषार्थत्वयोर्विरोध इति वाच्यम् । एकत्र नित्यत्वकाम्यत्वयोरिवानयोरप्याविरोधात् । एतेन—'गङ्गायां भास्करक्षेत्रे' इत्यादिस्मृतिवचोऽपि व्याख्यातम् ॥

४ अर १ पा० २ अधि० चतुर्थवर्णकम् ॥

वस्तु द्रव्यार्जननियमो बाह्मणस्य प्रतिप्रहादिना राजन्यस्य जना

दिना वैश्यस्य कृष्यादिना शूद्रस्य सेवादिना [स] पुरुषार्थं एव। 'अर्जितं द्र-व्यं पुरुषं प्रीणयति' इति प्रत्यक्षण पुरुषार्थत्वस्येव विज्ञानात् ॥

तथा—'तस्य व्रतम्' इत्युपकस्थ—' नौचन्तमादित्यमीक्षेतं इति श्रूयते । अत्रोपकमे कर्मवाचित्रतपदश्रवणात्पर्युदासलक्षणया कर्मविशेषोऽनीक्षणसङ्कल्परूपश्चोद्यते । तस्य च वाक्यशेषाद्वक्षयः फलमिति प्रुष्तार्थः सः । न चात्र निषेध एव किं नेति वाच्यम् । तस्य व्रतत्वामावेनो-पक्रमविशेषात् ॥

४ अ० ३ पा० ३ अधि०

किं चिदुभयार्थम् । यथा — अग्निहोत्रहोमः । 'दध्ना जुहोति , द-धनेन्द्रियकामस्य जुहुयात् ' इति वाक्यद्वयस्य परस्परमनाकांक्षत्वात्प्रथमेन कत्वर्थत्वं द्वितीयेन च फलार्थत्वेन पुरुषार्थत्वमित्यध्यवसीयते ॥

६ अ० ४ पा० ४ अधि०

एवं दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते—'भिन्ने जुहोति; स्कन्ने जुहोति' इति । अत्र मेदनिमित्तहोमो विधीयते उत भिन्नसंस्काराथों होमः । तत्र भिन्नसंस्कारार्थत्वे वाक्येन होमस्य प्रयोजनसम्बन्धः संनिपत्योपकारिता च लभ्यते । मेदनिमित्तकत्वे तु प्रकरणेन होमस्य यागसम्बन्धो लभ्यते । स च दुवेलो वाक्यापेक्षया दुवेलेन प्रकरणेन बोधितत्वात् । अत्र वदामः । न भिन्नसंस्काराथों होमः नित्यानित्यसंयोगविरोधात् । कपालाथं होमे सित्त निमित्तसंयोगो नास्ति । अश्रुतिनिमित्तकानां च दर्शपूर्णमासापूर्वमनुष्ठापक-मिति यावहर्शपूर्णमासापूर्वेण होमोऽनुष्ठाप्य इत्यायाति । न चैतत्सम्भवति । उपकार्यस्य भिन्नकपालस्य कादाचित्कत्वादनुष्ठापकस्य चापूर्वस्य नित्यत्वात् । तथा च दर्शपूर्णमासयोहोंमेन नित्यमुपकुर्याद्भिनसंस्कारद्वारेति वाक्यार्था-सम्भवः । अनित्येन नित्योपकाराभावात् ॥

यत्र त्वनुष्ठापकं फलं च नित्यं तत्र च तयोरेकेन कर्मणा सम्बन्धः सम्भवति । यथा—'यावर्ज्जीवमग्निहोत्रं जुहुयात् '-इति वाक्यवशार्ज्जीवन-रक्तिमत्तं होमं प्रयुक्ते । स च होम उपात्तदोषोपघातार्थः । तत्र अवस्य पु- हषदोषस्य च पूर्वोपात्तस्य सर्वदा विद्यमानत्वादविरुद्धः सम्बन्धः ॥

यत्र च प्रयोजकं फलं च द्वयमप्यनित्यं तत्राप्यस्ति सम्बन्धः।
यथा—ब्रह्महत्यादि अनित्यपायश्चित्तनिमित्तं पुरुषदोषाऽप्यनित्यस्तत्र प्रायश्चित्तं ब्रह्महत्यप्रयुक्तदोषनिर्घातायेति वाक्यार्थः सम्भवत्येवाविरोधात्।

होमस्य भेदननिमित्तकत्वे तु न नित्यानित्यविरोधः। प्रयोगविशेषाव-च्छिन्नदर्शपूर्णमासापूर्वस्थैव तदनुष्ठापकत्वात् । तस्य चानित्यत्वात् । इत्थं च भेदने निमित्ते होमः भेदनं चैकदेशेन कात्स्न्येन वेति न कश्चिद्विशेषः ॥

अथ मास्तु होमस्य भिन्नसंस्कारार्थत्वम्, तथापि सप्तमांश्रुत्या भिन्नस्याधारत्वेन होमार्थत्वर्लाभात् । क्रस्नभिन्नस्य चाधारत्वायोगादेकदेश-भिन्न एवेत्युच्यते । तत्रेदं दृषणम् । यदि भिन्नं कपालं होमाधिकरणतया-ऽनेन वाक्येन विधीयते तदिदं न कर्मान्तरं सम्भवति , विशेषणपरे विधी विशिष्टविधेरन्याच्यत्वात् ; किं तु प्रकृतहोमानुवादेन भिन्नमधिकरणं विधीयते इत्येव स्यात् । तथा चाहवनीयो बाध्येत , यथा प्रकृतिसम्बद्धेन पाञ्चद्ययेनानारभ्याधीतं साप्तद्यं बाध्यते , तथानारभ्याधीतस्याहवनीयस्थ भिन्ने जुहोति ' इति विशेषबाधितभिन्नेन कपालेन बाधसम्भवात् ॥ किं चाहवनीयस्य होमान्तरे सावकाशत्वात् प्रकृतहोमानुवादेन विधीयमानम्य भिन्नस्यात्रानवकाशत्वात् 'सावकोशनिरवकाशयोनिरवकाशं बलीय ' इति न्यायेनाप्याहवनीयो बाध्यतेव । यथा पदे जुहोति ' इति विधिविहित-पदेनाहवनीय इति । यदा तु भिन्नस्य निमित्तत्वं तदा निमित्तस्याविधेय-त्वादगत्या कर्मान्तरविधिरेवेति न किश्चिदोषः ॥

६ अ० ४ वा० ६ आंध०

एवं दशैपूर्णमासयोः श्रूयते—' यस्योभयं हिवरार्तिमाच्छेंदैन्द्रं प-अश्वरावमोदनं निर्वपेत्' इति । अत्र उभयमिप निमित्तं भवत्युतं निति । तत्र हिविरिवोभयमित्यस्यापि श्रुतत्वाविशेषादुभयमिप निमित्तमिति प्राप्ते ब्र्-मः। 'हिविरातौं पश्चशरावं निर्वपेत्' इति, 'यच्च हिवस्तदुभयम्' इति हिवः श-ब्दस्य द्विरुचारणाद्वाक्यभेद इति नोभयत्वं विवक्षितामिति । एतच्च वाक्यं दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रुतमिति कृत्वा विचारितम् । परमार्थतस्तु 'यस्य सासं दुग्धमार्तिमार्च्छति ' इत्यादि प्रकृत्येदं वाक्यं श्रूयते । तस्याद्यस्योभयमित्येता-वन्मात्रमत्र वाक्ये विवक्षितम् । हविरातिशब्दौ तु प्रकरणशाप्तानुवादौ । न च प्रकरणरूथार्थीवासं भिनतीत्युभयात्रावेव पञ्चशराव इति ॥

६ अ० ८ पा० ३ आंधि०

'एतया निषादस्थपति याजयेत्' इत्यनेन विहितस्थपतीष्टौ ठौकिका-मावेव । तस्याहवनीयाभावात्। न च चोदकादाधानप्राप्त्या न तत्राहवनीया-सिद्धिरिति वाच्यम् । तस्य दर्शपूर्णमासाङ्गत्वेन चोदकादठाभात् । न चाङ्ग-भूतामिद्धारापि तत्प्रयुक्तिसम्भवः। आधानसंस्कृतामीनामठौकिकव्येन निर्ज्ञा-तप्रकारत्वात् । शास्त्रकसमधिगम्यं द्धग्न्याधानम् । शास्त्रं च 'वसन्ते ब्राह्म-णोऽमीनादधीत ' इत्यादि ब्राह्मणादिकर्तृकाधानमव तदुत्पादकं भवतीति प्र-तिपादयतीति कृतो निषादकर्तृकस्याधानस्याग्न्युत्पादकत्वम् । तस्मादाहवनी-याभावा-छौकिकामावेव स्थपतीष्टिरिति संक्षेपः ॥

इति श्रीभट्टकेशविरचिते मीमांसार्थप्रकाशे चतुर्थः परिच्छेदः।

# पश्चमः परिच्छेदः।

अथातः क्रमलक्षणम् ॥ क्रमरेनामानन्तर्यम् । अव्यवहितत्वामिति या-बत् । तचैकपदार्थध्वंसोत्पात्तिक्षणवर्तित्वमपरपदार्थस्येति केचित् । आनन्तर्यं पदार्थान्तरं अनन्तराकारानुगतप्रतीतिप्रमाणकमित्यन्ये ॥

स च षड्विधः । श्रीतार्थपाठस्थानमुरुयपावृत्तिकभेदात् ॥ , ५ अ० १ पा॰ १ अधि० तृतीयवर्णकम् ॥

तत्र कमपरं तद्विशिष्टपदार्थपरं वा वचनं श्रुतिकमः । यथा— 'अ-ध्वर्युर्गृहपतिं दीक्षयित्वा ब्रह्माणं दीक्षयित । वेदं कृत्वा वेदिं करोति । व-षद्कर्तुः प्रथमभक्षः' इत्यादि ॥ 'हृद्यस्याग्रेऽवद्यति अथ जिह्नाया अथ वक्ष-सः श्रुति तु नोदाहरणम् । यतो हृदयाद्यवदानमवश्यामेह विधेयम् ; ततः पाठकमादेवानन्तर्यस्य प्राप्तेन कमविशिष्टाविधिगौरवापत्तेरिति पाठप्राप्तं कम-प्रमुपायमथश्चाब्दोऽनुक्दति ॥

#### ५ अ० १ पा० २ अधि०

यः प्रयोजनिवशेन पदार्थक्रम आश्रीयते स अर्थक्रमः । यथा—'अ-ग्रिहोत्रं जुहोति । यवागृं पचिति' इति । अत्रोत्तरश्रुतस्य यवागूपाकस्य प्र-योजनवशात्प्राथ्यस्यम् । होमानन्तरं क्रियमाणो यवागूपाकोऽनर्थकोऽदृष्टार्थो वा स्यात् ; होमोऽपि न निवर्तेत; अतः पक्त्वा तेन होमः ॥

५ अ० १ पा० ४ अधि०

पदार्थबोधकवाक्यानां यः क्रमः स पाठकमः । यथा—'समिधो य-जित , तनूनपातं यजित' इति क्रमेण पिठतानां यागानां पाठकमेणैवानुः ष्टानम् , न त्वनियमेन । अनुष्ठानस्य पदार्थस्मृत्यधीनत्वात् तत्स्मृतेश्च यथापिठितवाक्याधीनत्वात् ॥

#### ५ अ० १ पा० ६ अधि०

विकृतौ पदार्थानां प्राकृतानुष्ठानदेशकृतोपुस्थितिः स्थानकमः। यथा साद्यस्के आतिदेशिकास्त्रयः पश्चाेऽग्नीषामीयः सवनीयाऽनृबन्ध्यश्चेति। तेषामौपदेशिकः सहालम्भः—'सह पश्चालभत' इति । साहित्यं च सवनीयस्थान एवेति सिद्धान्तात् , तत्रोपाकरणिनयोजनादीनां पश्चक्षानां किमनियमेनानुष्ठानम् ; आहोस्तित् प्रथमं सवनीयस्य पश्चादित्रयोरिति सन्देहे सवनीयस्य स्थानानितक्रमात् तस्यैचोपाकरणाद्यः प्रथमं कर्तव्यास्तत इतरयोः। इतरयोस्तु मिथः क्रमे अनिथम एव। यद्वा प्रकृतिदृष्टपौर्वापर्यमानसति बाधकेऽनुगृहीतव्यामित्यग्नीषोमीयस्योपाकरणिनयोजनादि कृत्वा-ऽन्वन्ध्योपाकरणिनयोजनादि ॥

#### ५ अ०.१ पा० ७ अधि॰

प्रधान्क्रमेण योऽङ्गानां कमः स मुख्यक्रमः। यथा—दर्शपूर्णमास-योः पूर्वमैन्द्रद्धिधर्माः प्रवर्तन्ते शाखाहरणादयः, तत आग्नयस्य निर्वापा-दयः। याज्यानुवाक्ययोस्तु विपरीतप्रवृत्तिः पाठवशात्तव भूतभानिप्रवृत्तिद्व-यवशात् प्रयाजशेषाभिन्नारणेऽनियमे प्राप्ते मुख्यक्रमादाग्नेयस्य हविषः प्र-थममभिघारणं तत ऐन्द्रस्य दध्नः। अन्यथा पश्चाद्वाविनः प्रधोनस्न-प्रथममनुष्ठानेनात्यन्तव्यवधानं स्यादिति ॥ ५ अ॰ १ पा० ५ अधि %

सहानुष्ठीयमानेष्वनेकेषु प्रधानेषु संस्कारार्थं द्वितीत्यादिपदार्थानां प्रथमानुष्ठितपदार्थकमाद्यः क्रमः स प्रवृत्तिकमः । यथा वाजपेय प्राजापत्याः परावो—'वैश्वदेवीं कृत्वा प्रजापत्येश्वरान्ति' इति वाक्येनजृतीयानिदेशा त्सेतिकर्तव्यताका विहिताः सहैव कियन्ते । तेषां सम्प्रतिपन्नदेवताकत्वादेककालेऽनुष्ठानात्साहित्यम् । तत्न सर्वेषामुपाकरणानियोजनादौ कर्तव्ये उपाकरणं यतः कुतश्चित्पशोरारभ्य यत्र कुत्वित्तत्पशौ समाप्यते । नियोजनादौ तु संदेहः किं तत्रानियम आहोस्वियेन क्रमेणोपाकरणं प्रवृत्तं स एव क्रम इति । ततो नियमाभावादुपाकरण इवात्रापि क्रमानियम इति प्राप्ते बृमः । यथोपाकरणमेवानुष्ठानम् । नियोजनादीनां तुल्यप्रत्यासत्त्यनुप्रहात् । अन्यथा केषांचिदत्यन्तसंनिधानं , केषां चिदत्यन्तव्यवधानं स्यात् ॥

५ अ० ४ पा०

अतापि श्रुतिलिङ्गादिवद्विरोधे पारदौर्बल्यम् । यदाहुः— 'श्रुत्यर्थपठनस्थानमुख्यासत्तिप्रवृत्तिभिः । एकाख्यातगृहीतानां नियतः कर्मणां क्रमः । विरोधे पारदौर्बल्यमेतेषामपि पूर्ववत् । ' इति ॥

इति भट्टकेशवविरचिते मीमांसीर्थप्रकाशे पंचमः परिच्छेदः ।

#### षष्ठः परिच्छेदः।

अथाधिकारलक्षणम् ॥ फलस्वाम्यमधिकारः , 'यर्जेत स्वर्गकामः' इत्यादिविधिप्रतिपाद्यः । भाव्यं च फलम्, यथा स्वर्गोदिः ॥

६ अ० १ पा० २ अधि०

अधिकारश्चाङ्गोपसंहारसमर्थानां न त्वन्धविधरादीनाम् ॥ ऋषीणां वाधिकारोऽस्त्येव। अनादौ संसारे पूर्वपूर्वभृग्वादिवरणसम्भवात् ॥ देवता-न्दां-त्वात्मोद्देशेन त्यामासम्भवात् विग्रहाभावाचात्राधिकारः ॥ • ६ अ० १ पा० ३ अधि०

पुरुषस्येव क्षियोऽप्यधिकारः । 'यजेत खर्गकामः' इत्यादौ उद्देश्यस्य विशेषणतया पुरुत्वस्य प्रहैकत्ववद्विवक्षितत्वात् ॥

६ अ० १ पा० ४ अधि०

दम्पत्याम्तु सहाधिकारो न तु पृथक्। अन्यथा यजमानप्रयोगे पत्न्यवेक्षणान्वारम्भादिलोपात् पत्नीप्रयोगे च यजमानावेक्षणादिलोपा- स्कर्मवेगुण्यापत्तेः। यजेतेत्याख्यातोपात्तैकत्वसंख्या तु कर्तृत्वान्विता। कर्तृत्वं चाग्नीषोमयोदेवतात्ववद्दम्पत्योव्यासज्यवृत्तीति न विरोधः॥

इ अ० १ पा० ११ अधि०

दर्शपूर्णमासयोस्तु व्योषेयस्यैवाधिकारः । 'त्रीन् वृणीते' इत्यनेन त्रित्वविशिष्टवरणाभिधानात् ॥

६ अ० १ पा० ७ अधि०

अमिहोत्रादौ तु त्रयाणामेवाधिकारो न •तु शूद्रस्यापि । वेदाध्य-यनजन्यार्थज्ञानस्य कत्वङ्गत्वात् , शूद्रस्य चाध्ययनाभावात् ॥ ६ अ० १ पा० १२ अधि०

वचनातु रथकारस्याप्याधानेऽधिकारः । 'वर्षासु रथकारोऽमीनाद-धीत' इत्यत्र रूढिबलेन त्रैवर्णिकप्रापकयोगबाधात् जातिविशेषत एव अधिकारप्रतीतेः ॥

इ अ० १ पाँठ १३ अधि०

एवं निषादस्थापि कचिद्धिकारः । 'निषादस्थपितं याजयेत्' इत्यत्र षष्ठीसमासे लक्षणापत्त्या कर्मधारयस्थैवाश्रयणात् ॥ ६ अ० ३ पा० १ अधि०

'ऋद्भिकामाः सत्रमासीरन्' इत्यत्र कर्तृत्वस्य व्यासज्यवृत्तित्वेऽपि फलं न व्यासज्यवृत्ति । किं तु प्रत्येक्षमेव कृत्स्नफलसम्बन्धः । वस्तुतस्तु कर्तृत्वमपि प्रत्येक्षमेव । अन्यथा कर्तृवहुत्वस्य कर्तृत्वेऽनन्वयापत्ः ॥

६ अ०२ पा० २ अधि० दर्शपूर्णमासादौ त्वेक एवाधिकारी; न तु द्वौ, बहवो वा । न च स्व-

\* ' आर्षेयस्येव ' इति मातृका

गैंकाममुद्दिश्य यागविधानादुद्देश्यगतमेकत्वं लिङ्गवृद्विवृक्षितम्। भावनाया एय सर्वविशेषणविशिष्टायाः फलोपायत्वेन विधानात्। विशेषणभूतकर्तृसं-ख्याया विधेयगतत्वेन विविश्वितत्वात्। लिङ्गं तु फलकामगतमुद्देश्यविशेष-णत्वादिविविश्वतमेव। अत एव स्त्रियोऽप्यधिकारः समर्थितः ६ आख्यातोपा-तैकत्वसंख्या तु विधीयमानभावनान्वयिन्येवेति नाविविश्वितत्वेऽपि किश्च-द्वेतुरस्तीति दिक्।।

स चाधिकारिक्षविधिः । नित्यकर्माधिकारः, काम्यकर्माधिकारो, नै-मित्तिकाधिकारश्च ।

६ अ०२ पा० ११ आधिर्

तत्राद्यो ज्योतिष्टोमादौ— 'वसन्ते वसन्ते ज्योतिषा यजेत ' इति वीप्सासंयोगात् । 'जायमानो वै ब्राह्मण ऋणवा जायते यज्ञेन दे-वेभ्यः प्रजया पितृभ्यो रिद्यया ऋषिभ्यः ' इति ऋणश्रुत्या ज्योतिष्टोमा-दीनामावस्यकत्वश्रवणात् । अत्र च यथाशक्ति प्रयोगेणवाधिकारः ॥

द्वितीयः सौर्यादी — 'सौर्यं चरं निर्वपेद्धसवर्चसकामः ' इत्यादिना तत्र काम्यत्वस्वैवाभिधानात्। अत्र च सर्वाङ्गोपसंहारेणैवाधिकारः। न त्वत्र नित्यनैमित्तिकयोरिव शाब्दमावश्यकत्वं येन तदनुरोधादशक्याङ्गपरित्यागो मवेत्। अङ्गानि तु शाब्दानि न शक्युन्ते बाधितुमिति शेषः।।

तृतीयो भिन्नहोमादौ—'भिन्ने जुहोति, स्कन्न जुहोति, यस्योभयं हिनिरार्तिमार्च्छेत्' इत्यादिना भेदादौ निमित्ते सत्येव तेषां विधानात् । अत्रापि यथाशक्ति प्रयोगेणैवाधिकारः ॥

६ अ० ३ पा० ११ आधि०

श्रुतद्रव्यापचारे तु द्रव्यान्तरं प्रतिनिधाय कर्मण्यधिकारः । सुसद-शमेव प्रतिनिधातव्यम् । न तु यत्किञ्चित् । बहुवयवानुग्रहात् ॥

६ अ० ३ पा० १३ अधि०

अत एव सोमाभावे पूर्तीका।।

६ अ० ६ पा० ४ अधि०

सते तु वैश्वामित्राणां तत्समानकल्पानां त्राधिकारः । 'वैश्वामित्रो

होता <sup>१</sup> इति वच्नेनुन हे त्रस्यावस्यं वैश्वामित्रकर्तव्यता । ताद्भिन्नकल्पानां चानिवकारात् भ

इति श्लीभट्टकेशवविरचिते मीमांसार्थप्रकारो पष्टः परिच्छेदः ।

#### सप्तमः परिच्छेदः।

अथातिदेशलक्षणम् ॥ विकृतौ प्राकृतधर्यप्रदेशसमर्थोऽतिदेशः।

'प्राकृतात्कर्मण्ये अस्मान्तसमानेषु कर्मसु।

धर्मप्रदेशो येन स्यत्सोऽतिदेश इति स्मृतः॥' इति।

प्रदेशः प्राप्तिः। स त्रिविधः। प्रत्यक्षवचनात्, नामधेयात्, चोदनालिङ्गा
नुमितवचनाच ॥

अवश्याण्य अविश

तत्राद्यो यथा। चातुर्मास्येषु चत्वारि पर्वाणि। वैश्वदेवम्, वरुणप्रधा-सः, साकमेधीयम्, गुनासीरायामिति। तत्र वैश्वदेविकानामाद्यानां पञ्चहिवषां यद्वाह्मणं तद्द्वारैव वरुणप्रधासिकेषु पञ्चस्वतिदिष्टम्— 'एतद्वाह्मणान्येव पञ्च हवींषि, यद्वाह्मणानीतराणि,' इति। सोऽयं 'वार्त्रन्नानि वा एतानि हवींषि' इत्याद्यथवादस्याङ्गविधीनां च 'नव प्रयाजा' इत्यादीनां वाचिनकोऽतिदेशः॥ यथा वा—'समानमितरत् स्येनेन' इति वचनादिषावेकाहे ज्योतिष्टोमविकारे स्येनवैश्वेषिकाङ्गानां वाचिनकोऽतिदेशः॥

७ अ० ३ पा० १ आधि०

द्वितीयो यथा कुण्डपायिनामयने श्रूयते—'मासमिशहोत्रं जुहोति' इति। सोऽयमाञ्चहोत्रत्रञ्जदो नैयमिकस्यैवामिहोत्रस्य वाचकराब्दोऽत्र तु गौणः। नैयमिकेऽअये होत्रमित्येवं प्रवृत्तिनिमित्तसम्भवात्। मासाभिहोत्रस्य तु अभिदेवताकत्वावगमात्। तस्मान्नित्याभिहोत्रसादृदयविधित्सयाऽत्र राब्दः प्रयुज्यते। ततो नित्याभिहोत्रधर्मातिदेशोऽयं 'मासमिभिहोत्रं जुहोति 'इति ॥

तृतीयो यथा— 'भैर्य चरुं निर्वपेद्रस्ववर्चसक्तम ' इत्याम्नायते।

सौर्ये वैदिकेत्थम्भावातिदेशो न प्रत्यक्षवचनात् । तस्यानुपरुक्येः । नापि नाम्ना । तद्भेदात् । किं तु चोदनालिङ्गानुमितवचनात् , अस्रेयवत् सौर्यं कु-र्यात् 'इति।

अत्रापि विरोधे श्रुत्यादिवतपारदौर्वल्यम् ॥

इति श्रीभट्टकेशवविरुचिते मिमांसार्थप्रकाशे सप्तमः परिच्छेदः ।

#### अष्टमः परिच्छेदः।-

८ अ० १ पा० १-२ अधि० अतिदेशो निरूपितस्तस्यैवाधुना विशेषो निरूप्यते । कस्य विध्य-न्तः क प्रवर्तत इति । तद्यथा सौर्यादौ निर्वपत्यादिसामान्याद्दर्शपूर्णमा-सिकस्य विध्यन्तस्य प्रवृत्तिः। अनेकदैवत्येष्वश्चीषोमीयैन्द्राक्ष्योः । आज्या-दिद्रव्यकेषूपांशुयाजादेश्व । एन्द्रपुरोडाशे हविस्सादश्यादीषधविध्यन्तो न-त्वैन्द्रसान्नांच्यविध्यन्तः ; हविस्सामान्यापेक्षया देवतासामान्यस्य दुर्बल-त्वात् । कृष्णलचरौ चरुधर्माश्चरुशब्दसंयोगात् । पयोदध्यामिक्षादिषु दैक्ष-पशौ च सान्नाय्यस्य। पश्चन्तरेषु देशस्य । ऐकादशिनेषु सवनीयस्य। पशुग-णान्तरेषु एकादाशिनस्य । अव्यक्तेशु सोमस्य । ८ अ० १ पा० ९ अधि०

'आभिजिता यजेत' इत्यादिषु सौमिको विध्यन्तः, देवताया अश्रवणात्। ग्रहणे हि देवता श्रुयते—' ऐन्द्रवायवं गृह्णाति ' इति , न यागे। प्रसङ्गात्ता यागं निवर्तयन्ति , न तु तासां यागं प्रति तादर्थ्ये प्रमाणमस्ति । तथा हि । क्रत्वर्थेन प्रहणेने देवतास्संयुक्तीस्ता यागमाभेल-षान्ति 📗 तदभावे देवतात्वानिर्वाहात् । तथा यागोऽपि देवताभिलाषी । तयोर्नष्टाश्वरथवत्सम्बन्धोऽर्थाद्भवति । तसात्स्वार्थतया विनियुक्तदेवताविरह एत्राव्यक्तत्वम् । नन्वेवसुपांशुयाजस्योत्पत्तिवाक्येः देवताश्रवणाभावात् अव्य-क्तता स्यात्। ततश्च तत्प्रकृतिकः सोमः स्यादिति। उच्यते। मन्त्रवः र्णात्तत्न देवतायास्ताद्ध्र्यावगमान्न दोष इति । ८अ० १पा० १०-११आवि०

सत्रात्मकाहर्गणेषु सत्रात्मकद्वादशाहस्य, [अहीनात्मकाहर्गणेषु] अ हीनात्मकद्वादशाह[स्य च]ातिदेशः॥ संवत्ससादिषु गवामयनस्य॥

८ अ० १ पा० १४ अधि०

अत्रेदं चिन्त्यते — सौर्यादौ दर्शपूर्णमासधर्माणां प्रवृत्ताविष गोदौहनं न प्रवर्तते । तस्य पुरुषार्थत्वात् । यद्धि कत्वर्थं तदेवातिदेशेन प्रवर्तते । अथातिदेशान्मास्तु प्रवृत्तिः, प्रकृतिवदाश्रयलामादेव प्रवृत्तिरस्तु । नेति क्रूमः । दर्शेपूर्णमासापूर्वसाधनीभृतप्रणयनस्यैवाश्रयत्वात्तस्य च विकृताबलाभात् ॥ यद्धि कत्वर्थं पुरुषार्थं च तस्य विकृतौ भवति प्रवृत्तिः । यथा—'खादिरं वीर्यकामाय यूपं कुर्यात्' इत्यत्र खादिरे प्रवर्तमाने तदाश्रितः कामोऽपि प्रवर्तते, खादिरेण हि स सिध्यति । स चास्ति । तस्मात्कामं साधियण्यति — इति भाष्यकृतः । वार्तिककारास्तु — खादिरपृष्टृताविष
कामो न प्रवर्तते । यद्धि कत्वर्थं तत्प्रवर्तते । न च फ्लं कत्वर्थम् । वीर्यकामो हि यदि खादिरार्थः स्यात्तथा खादिरे प्रवर्तमाने तदक्रत्वात्सोऽपि प्रवर्तते । इह तु विपरीतं ताद्य्यं खादिर एव वीर्यकामार्थः । एवं तर्हि
खादिरः पुरुषार्थत्वाद्विकृतौ न प्रवर्तेन इति चेत् सत्यम् । येनांशेन कत्वर्थस्तेनैव
प्रवर्तते न पुरुषार्थत्वाद्वोक्तित्यदोषात् । •

एवं यत्र यत्सामान्यं तत्र तस्यविध्यन्तः । सामान्याच्छब्दसाद्दरयम् । एवं च कचित्सामान्यं कचिद्देवतासामान्यं कचिद्वयक्तत्वसामान्यं कचि दुणसामान्यं कचिद्नयं सार्यादावाग्नेयस्य निर्वपत्यादिशब्दसामान्यात् । (१)

सवनीयानिरूढादिषु प्राणिद्रव्यकत्वसादृश्यविशेषाद्ग्रीषोमीयस्य वि-ध्यन्तः । यथा वाग्नीषोमीये पशौ हविस्सामान्यात्सान्नाय्यपृत्रतिः । सान्नय्यं हि पशुतः प्रभवति । पशुरपि पशुपभवः । सान्नाय्यपात्रं चोखा पशौ दृश्यमाना तत्प्रकृतिकत्वं सूचयति ।

्रें अ० ३ पा० १ अधि० 'आम्रावैष्णवंमेकाकुंशकपालं निर्वपेदिभिचरन् सारस्वतं चरुं बार्हस्पूर्यः चरुम्' इति श्रूयते। तत्र प्रथमस्य द्विदैवत्यत्वादभीषोम्। यिवध्यन्तः । द्विती-यस्य तृतीयस्य चैकदेवताकत्वादाभयविध्यन्तः। न च स्थाबसामान्यादेव प्र-थमद्वितायतृतीयेषु प्रथमद्वितीयतृतीयविध्यन्तोऽस्त्विति वाच्यम्। हविस्सा-मान्यापेक्षया देवतासामान्यस्येव देवतासामान्यापेक्षया स्थागसामान्यस्य दु-र्बळत्वाभ्यपगमात्॥

८अ० १ पा० ९ अधि०

'विश्वजिता यजेत' इत्यादावव्यक्तत्वसामान्यादेव सौिमको विध्यन्तः। यत्र हि तद्धितचतुर्थ्यामन्त्रणैर्यागार्थतया देवता नियुक्ता तद्यक्तं इतरत्त्वव्यक्तम्॥

'द्धिमधुघृततण्डुला उदकं धानास्तत्संसृष्टं पाजापत्यम्' इत्यत्र मधूदकयोर्द्रवत्वसामान्याद्वर्णसामान्याचाज्यविध्यन्त इति ॥

इति श्रीभट्टकेश्वाविराचिते मीमांसार्थप्रकाशेऽष्टमः परिच्लेदः।

#### नवमः पारिच्छेदः।

निरूपितोऽतिदेशः । सम्मत्यतिर्दिष्टानां धर्माणामृहश्चिन्त्यते ॥ द्वारान्तरसम्बन्धनिमित्तको मन्त्रादेरन्यथाभाव ऊहः । स त्रिवि-धः । मन्त्रोहः, सामोहः, संस्कारोहश्चिति ॥

तत्र मन्त्रविषयक ऊहः षडङ्गकः । तथा हि — अर्थप्काशनार्थ-त्वम्, मुख्यार्थामिधायित्वम् , अपूर्वप्रयुक्तत्वम् , समवेतार्थामिधायि-त्वम् , अपरार्थत्वम् , प्रकृतस्थानापन्नान्यदेवताद्रव्यकविकृतिसम्बन्धित्वम् ॥ ९ अ० ३ पा० १ अधि०

• तत्राद्यं यथा—'अमये जुष्टं निर्वपामि' इति ' विहीणां मेधः सुमन-स्यमान ' इत्येतौ मन्त्रौ सौर्यादिषु नीवारादिषु चोहितव्यौ 'सूर्याय जुष्टं निर्वपामि , नीवाराणां मेधः सुमनस्यमान' इति । न चाग्न्यादिपदस्य गौ-प्या वृत्त्या सूर्यपुकाशकत्वमस्तु न तु पठितपद्गोद्धारः पदान्तरपूक्षेपश्चोति बाच्यम् । प्रकृतावग्न्यादिपदस्य स्वरूपविवक्षया पठितत्वे दृष्टार्थत्वापत्त्या देवतावाचिपदलेनेव विवक्षणात्। एवं च विक्रताविप सूर्यादिदेवतावाचि-पद्युक्त एव मन्त्रः प्योक्तव्यः । न चाग्निपदस्य सूर्यादिवाचिपदत्वमस्ति । ततः सूर्यपदप्क्षेपः। एवं त्रीहिपदमपि हविःप्कृतिद्रव्यवाचिपदाभिषायं न स्वरूपाभिपायामिति नीवारादिषूहसिद्धिः ॥

इदमेव च मुख्यार्थाभिधायित्वस्योदाहरणं सम्भवतीति नान्यदुक्तम्॥

९ अ० १ पा० १६ अधि०

अग्नीषोमीयसवनीयानूबन्ध्यपशूनां समानविध्यपेक्षेऽतिरात्रे मेप्यां 'प्रस्मा आम्नें भरत' इति निगदस्यापृत्रतिः। पुंलिङ्गस्य तत्रासम्भवात्। नन्वतिरात्रे चत्वारः पश्चवस्तेषु सहालभ्यमानेष्वेकवचनान्तोऽसमर्थ एव पा-सौशब्दः तत्कथं मेष्यामेवाप्राप्तिरुच्यते । अत्र ब्रूमः । प्रातिपादिकार्थस्ता-बद्धियते चतुर्प्वीप पशुषु । तेन प्रातिपदिकं तावत्समुर्थम् । वचनार्थानुरोधात्तु पूरितपदिकस्य नोत्कर्ष इति पाशाधिकरणएवस्फुटम् । पूकृत्यर्थस्य पूधान-त्वात् प्त्ययार्थस्य गुणभूतत्वात्। यस्तु प्त्ययार्थस्य ग्राधान्यध्वानः स का-रकरूपार्थाभिपायेण । संख्यायास्तु गुणभूतत्वमेव, तथैव पूर्तातेः । अत एव 'प्तिप्स्थातः पशुनेहि ' इत्यस्यानेकपशुके नोह इति कर्काचार्याः॥

९ अ० १ पा० १५ अधि०

ये मन्ताः पृक्रतावदृष्टार्था एव ते विकृतावप्युचारणादेवादृष्टमुपका-रकमुत्पाद्यन्तो नोहं लभन्ते । प्योजनाभावात् । यथा ज्योतिष्टोमे देवता-प्काशनार्थः सुब्रह्मण्यानिगदः—' इन्द्राऽऽगच्छ हरिव\* आगच्छ' इत्या-दिः। सोऽ्मिष्टुत्याऽतिदिष्टः। 'तत्राक्तेयी सुब्रह्मण्या' इति वचनादिनद्रपदस्था-नेऽग्निपदं निक्षिम्यते । हरिवदादिशब्दानां त्वनूहः । इन्द्रे हरिवदादिगुणा-नामभावेनादृष्टार्थकतया विकृताविष यथाविश्यतैरेव तैरदृष्टोपकारजननात्। न्यायेनैवमायाति यदनूहः ॥ सारणाचोहेनैवानुष्ठानमाभ्रेष्टुति । एवंहि ।

<sup>\* &#</sup>x27; हरिवशादागच्छ ' इति मातृका.

<sup>† &#</sup>x27;न्यायेनैवमायाति । यदन्हः । स्मरणाचोहानैवानुष्ठानं अग्निष्टुखेवहि ' इति 🔭 मातृका.

'अम्रआगच्छ रोहिताश्व बृहद्भानो \* धूमकेतो जातवेदो विचक्षण' इत्या-दिकम्हितमेव याजिकाः सरन्ति । तस्यैव प्रयोगो न प्रकृतस्येति ॥

तथा ये प्कृतौ गौणार्थास्तेषां विकृताविष गौण्येव वृत्त्याऽर्थप्का-श्चनसामर्थ्यात्रेवोहः। 'अथेन्द्या गार्हपत्यमुपतिष्ठत' इति वचनादिन्द्रपदेनैव गौण्या वृत्त्या गार्हपत्योपस्थानाद्विकृताविष तथैवोपस्थानम्॥

९ अ० १ पा० १२ आधि०

अपूर्व प्युक्तत्वमप्यूह प्योजकम् । तथा हि । यदि मन्ताः पृष्ठताव-ग्न्यादिखरूप प्युक्ता भवेयुस्तदा विकृतौ सूर्यादेपदवत्यां मन्त्रस्य प्राप्ति-रेव नास्ति कथमुहः । यदि स्वग्न्यादिखरूपा पृयुक्तत्वमेव । मन्त्राणां तदा वैयर्थ्यमेव स्यादित्यपूर्वीयदेवतापृकाशनार्थत्वमेव वाच्यम् । तथाऽप्यसौर्ये-ऽपि सूर्यस्यापूर्वीयदेवतायाः प्रकाशने ऽग्निपदस्यासामर्थ्या तिन्नवृत्तौ सूर्याय-त्येवं भवत्यूहः ॥

९ अ० १ पा० १२ अधि०

प्योगसमवेर्तार्थाभिधायित्वमप्यूहप्योजकमतो येऽपि न प्योगसम-वेतार्थाभिधायिनस्तेऽपि नोह्याः । यथा—'देवस्य त्वा सवितुः प्सवेऽश्वि-नोः' इति ‡निर्वापमन्त्रगतसवित्रादिपदानां प्राशस्त्यमात्रपराणां विकृतौ नोहः ॥

९ अ० १ पा० १३ अधि०

अपरार्थत्वमप्यूहप्रयोजकम्। ये च परार्थास्तेषां नौहः। यथा— 'ये यज्ञपतिं वर्धान् ' इति। अत्र यज्ञपतिशब्दस्य 'ईहशीयमिडा यत्र उ-पहता मनुष्या यज्ञपतिं वर्धयन्ति' इति इडास्तुत्युपयोगिनः परार्थस्य बहु-यजमानकप्रयोगे नोहः; यतो यज्ञपतिशब्दो वृद्धिविशेषणम् । वृद्धिरिडास्तु-त्यर्था न तु यज्ञपतिसंस्कारार्था; 'स यो हैवं विद्वानिडया चरति' इत्यने-नेडोप्रह्वीनैकैकवाक्यत्वात् ॥

<sup>&#</sup>x27;बृहत्सानो ' इति मातृका.

<sup>† &#</sup>x27;स्वरूपाः प्रयुक्तत्वमेव ' इति मातृका.

<sup>🕳 🎜 &#</sup>x27;निभ्यामन्त्र" इति , 'निरामन्त्र" इति च मातृकीद्वये छैखकश्रमजन्नितोऽपपाठः

ु अ० १ पा० १४ अधि०

यत्र तु ज्यजमानशब्दो न परार्थस्तत्र भवत्येवोहः। यथा—'अयं यजमान आयुराशास्ते' इत्यत्रायुषः फल्रत्वात्फलं प्रति यजमानस्य प्राधान्यात्सर्वेऽपि फल्रभागित्वेन प्रकाशियतव्या इति 'आयुराशासते यजमाना' इति भवत्युहः॥

यत्र च द्रव्यदेवतयोरैक्यं 'यदेव प्रकृतौ द्रव्यं देवता वा तदेव वि-कृतौ' इति तत्रापि विकाराभावान्नोहः ॥

९ अ० १ पा० १८ अधि०

सामोहस्तु यथा 'यज्ञायज्ञीयस्तुतौ—'न गिरागिरेति ब्र्यादैरं क्र-त्वा गेयम्' इति गिरापदस्थाने इरापदोपदेशाद्धिरापदे निवृते यस्तद्भतो-गीत्यंशः स गेयमपेक्षते । इरापदमपि सामसाध्यस्तुतौ सामसंस्कार्यतामन्त-रेण साधनीमवितुमशक्तं संस्कारकं सामांशमपेक्षते तयोर्नष्टाश्चदग्धरथव-त्सम्बन्धः ॥ "

९ अ० २ पा० ९२ अधि० ५

संस्कारोहस्तु यथा—नीवाराणां त्रीहिस्थाने निवेशात्तदीयप्रोक्षणा-वघातसंस्काराणां तत्र प्रवृत्तिः॥

९ अ०ू३ पा० ९ अधि॰

श्रुतद्रव्यपचारे नीवारादिषु प्रतिनिहितेषु 'बीहीणां मेधः सुमनस्य-मान' इति बीहिशब्दो नोहितव्यः । ननु कथं नीवारादिषु बीहिपदस्या-सामर्थ्यादृह्माप्तिरिति चेन्न । न हि नीवारा बीहिवत्साधनं येन तत्प्रकाश-नार्थं नीवारपदं प्रक्षिप्येत किं ताहुं नीवारादिगता ये बीह्यंशास्तेऽत्र साधनं ते च बाहिस्ता इव नीवारगता अपि बीहिशब्देनैव शक्यन्ते प्रकाशियतु-मित्यविकारेणैव प्रयोगो नत्वन्यथाभावः ॥

९ अ० २ पा० १२ अधि०

एवमन्यत्रापि कार्यापत्त्योहसिद्धिः । कार्यापत्तिश्च पञ्चधा—वास्तवी प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् । शाब्दी त्रेधा । तत्र शब्दः कचित्पत्यक्षः, कितित्पद्धः तिषेधानुमितः, किच्छानुमितप्रतिषेधानुमिततया अनुमितानुमित इति निविधः ।।

तत्र प्रत्यक्षात्कार्यापत्तिर्यथा—'नैवारो बार्हस्पत्यश्चरः' इति प्रत्य-क्षमेव नीवारेभ्यो हविनिष्पद्यमानं दृश्यते ॥

'नखावपूतानां चरुः' इत्यत्रानुमानात् । अत्र हि नखनिर्छंचनतोऽव घातफलं तुषकणविमोकं दृष्ट्वा भवत्यनुमानम्; नूनमुद्धखलमुसलकार्ये नखा वर्तन्त इति ॥

प्रत्यक्षशब्दात्कार्यापत्तिर्यथा— 'परिधो पशुं नियुझीत' इत्यत्र ख-शब्देनैव यूपकार्ये नियोजने परिधिर्यूप इवाधिकरणत्वेन श्रूयते। न ह्यत्रा-पाकृतं नियोजनान्तरं विधीयते। विशिष्टाविधौ गौरवात्॥

प्रतिषेधानुमितशब्दाद्यथा—'न गिरा गिरा' इति गिरापदे प्रति-षेघे सित गिरापदस्य कार्थसाधनाभिलाषि साधनं रुक्षयति । लक्षिते च तस्मिन् गिरापदस्य कार्यमिरापदेन कुर्यादिति \*॥

अनुमितप्रतिषेधानुमितशब्दाद्यथा—'यः सत्रायागुरते स विश्वजि-ता यजेत' इति । आगुरते सङ्कल्पयति । अत्र ह्यागोरणात्सत्रप्रतिषेधो † ल-क्ष्यते, यस्यागोरणं स सत्रं न कुर्यादिति ‡; ततः सत्रकार्ये विनियोजको विधिः कल्प्यते, सत्रकार्यं विश्वजिद्यागेन कुर्यादिति ॥

ननु तत्तद्धर्माणामपूर्वप्रयुक्तत्वे स्यादृहः। न त्वेवम्। अग्न्यादिरेव हि स्वधर्माणां प्रयोजकः। यागेन पूजितदेवताया एव-फलप्रदत्वात्। संभ-वति हि फलप्रदत्वं तस्याः, विम्रहादिपञ्चकश्रवणात्। विम्रहो हिवस्वीका-रस्तद्भोजनं तृप्तिः प्रसादश्चेति चेतनस्योचितं पञ्चकम्। 'सहस्राक्षो गोत्र-भिद्वज्ञवाहुः' इति विम्रहः। 'अग्निरिदं हिवरजुषत' इति हिवःस्वीकारः। 'अद्भिदिन्दः प्रस्थितो हवींषि' इति हिविभींजनम्। 'तृप्त एवैनामिन्दः प्र-जया पश्चिभिस्तर्पयति' इति तृप्तिप्रसादौ। ततः सिद्धं देवस्याः फलप्रद-त्विमिति चेत्, उच्यते। देवतायाः फलप्रदत्वं शब्दादापाद्यते वस्तुसामर्थ्या-द्वा। नादः। 'स्वर्गकामो यजेत' इति शब्दतो विधेयस्य यागस्यैव फल-

<sup>\* &#</sup>x27;तिसमन् गिरापदप्रतिषेधे सित गिरापदस्य कार्य गिरापदेन कुर्यात 'इति मातृका-

<sup>· ी &#</sup>x27;अत्राद्यागारणात्' इति मातृका.

<sup>‡ &#</sup>x27;यख गोरणं स सूत्रां न' इति मातृका.

प्रदत्वावगमात्। यथाऽऽहुः ---

'यागस्येव पदश्रुत्या फलसाधनतोच्यते । देवतायाश्च तादथ्ये तन्निर्वृत्त्युपयोगतः' इति ।

नापि द्वितायः । 'सेनापितना प्रामो दत्तः' इतिवद्यागद्वारा फलिर्वृत्त्यु-पयागित्वाभिप्रायेण फलदातृत्ववादात् ॥ विग्रहादिपञ्चकप्रतिपादकवाक्या-नामि स्वार्थे तात्पर्याभावः । अन्यथा 'वनस्पितिभ्यः स्वाहा , मूलेभ्यः स्वाहा' इत्यादिमन्त्रेण्विप विग्रहादियुक्तदेवताकल्पने प्रत्यक्षवाधः । ननु देवताया वरदातृत्वं लोकेऽनुभ्यत इति चेन्न । तत्रापि मन्त्रजपादिकर्म-ण एव वरलाभात् । चेतनः केश्चिदेवमाहेति अम एव , कामातुरस्य मृत कामिनीसाक्षात्कार इव । अस्तु वा मन्त्रजपस्य देवतावशीकारहेतुताया अपि श्रुतत्वाहेवतातोऽपि वरलाभाऽपि । न चेतावता त्वपूर्वाभावः । देवता-प्रसादेऽपि अपूर्वस्यैव द्वारत्वात् । तदेवं धर्माणामपूर्वप्रयुक्तत्वमूह इति ॥

काचित्पकृतिरू खते। यथा—'सूर्याय जुष्टम्' इति। लिक्नं वचनं

च तदवस्थम् ॥

काचिछिङ्गम् हाते। यथैकहायन्या मन्तः 'वस्व्यसि रुद्राण्यसि' इति। साण्डे 'वसुरासि रुद्रोऽसि' इत्यूह्यते। प्रकृतिर्वचनं च तदवस्थमेव॥

कचित्प्रकृतिवचनयोरूहः । यथा — 'प्रास्मा अर्झि भरत' इति ।

स्वीलिङ्गबहुवचनरूपेणोहः । प्रकृतेस्तादवस्थ्यम् \* ॥

एवमपरे भेदाः स्वयमूहनीयाः ॥

इति श्रीभट्टकेशवविरचिते मधिंसार्थप्रकाशे नवमः परिच्छेदः ।

## दशमः परिच्छेदः।

अथ बाधो निरूप्यते ॥ प्रसक्तस्याननुष्ठानं बाध इत्युच्यते । स त्रिविधः । अर्थलोपात् , प्रत्याञ्चानात् , वचनाच ॥

<sup>\*</sup> अत्र यन्थः पतित इव पतिभाति.

# १० अ० १ पा० १ अधि द्वितीयवर्णकृम्.

तत्राद्यो यथा—'प्राजापत्यं घृते चरुं निर्वपेच्छतकृष्णलमायुष्का-मः' इति श्रूयते । तत्र चोद्कबलाद्वधातः प्राप्तोऽपि नानुष्ठीयते । प्रयोज-नाभावात् ॥

#### १० अ० १ पा० २ अधि०

यथा वा दर्शपूर्णमासिवकृतिभृतासु दीक्षणीयादिषु चोदकादारम्भ-णीया माप्ताऽपि नानुष्ठीयते । छप्तद्वारत्वात् । आरम्भद्वारेण ह्यारम्भणीया मकृतावज्जम् । 'दर्शपूर्णमासावारभमाण' इति श्रवणात् । न च दीक्षणी-यादिष्वात्मीयः पृथगारम्भोऽस्ति । ज्योतिष्टामे च प्रवृत्तोऽर्थोदङ्गेष्वपि प्रवृ-त्वो भवति । प्रथमप्रवर्तनमारम्भः । तेन प्रधानार्थेनैवारम्भेणाङ्गानामार्ण्य-त्वान्न तेषां पृथगारम्भोऽस्ति । तथा चारम्भणीया छप्तार्थत्वान्न कर्तव्या ॥

#### १० अ० १ पा० ७ अधि०

यथा वा देवतासंस्कारकोत्तमप्रयाजान्तर्गताग्न्यादिपदानां सौर्यादौ चोदकप्राप्तानामपि नानुष्ठानमर्थलोपात् । सौर्यादावग्न्यादेरभावेन तत्सरण-स्य व्यर्थत्वात् ॥ यत्र हि नार्थलोपस्तत्र चोदकानुग्रहो भवति । यथा सौ-र्यादाववघाताद्यनुष्ठानं , अर्थवत्त्वात् ॥ १

द्वितीयो यथा—प्रत्यक्षश्चतेन स्यामाकादिना प्रत्याझानात् चोदक-प्राप्तं त्रीद्यादि बाध्यते ॥ ननु चोदकपाप्तं कथं बाधियतुं शक्यं शास्त्राप्ता-माण्यात्, तस्माद्विकल्पः समुचयो वेति चेत्सत्यम्; यदि पारमाधिकी चो-दकप्राप्तिः स्यात्तदा न बाधः। न त्वेवर्म्। चोदको हि यद्यपि सर्वपदार्था-नुरक्तं यागगतं व्यापारं प्रापयन्नेकेनैव व्यापारेण सर्वाण्यङ्गीनि प्रापयति न प्रत्येकम्। तथाऽपि विशेषे प्रत्यक्षवचनेन विरोधमालोच्य तद्यतिरिक्ताङ्गप-रत्वन व्यवस्थाप्यते॥

#### १० अ० ४ पा० २ अधि०

यथा वा—'शरमयं बर्हिः' इति प्रत्यक्षश्चतेन शरेण कुशवाधः॥ यथा वा—'पदे र्जुहोति' इति पदेनाहवनीयनाधः॥

#### १० अ० ८ पा० १ आधि०

तृतीयो यथा— महापितृयज्ञे दर्शपूर्णमासिकविध्यन्ते प्रदिष्टे \* श्रू-यते— 'नार्षेयं वृणीते , न होतारम्' इति । तथाऽनारभ्य श्रूयते — 'यज-तिषु ययजामहं करोनि नानुयाजेषु' इति । यथा वा— 'न कल्झं भक्ष-यत्' इति । पूर्वे पर्युदासोदाहरणम् , चरमं प्रतिषेधोदाहरणम् । प्रतिषेधः कचित्रयः , कचित्पाक्षिकः । तत्राद्यः कथित एव ॥

१० अ० ८ पा० ३ अधि।

द्वितीयस्तु—'अतिरात्रे षोडशिनं गृह्णाति, नातिरात्रे षोडशिनं गृह्णाति' इत्यादिः ॥

#### १० अ० ४ पाट १ अधि०

निरुपितो बाधः ॥ कचितु प्राकृतवैकृतपदार्थानां समुचयः। यथा नक्षत्रेष्टौ श्रूयते—'वासोऽनुजुहोति' इति । तत्र मन्त्रा आम्नाताः 'अमये स्वाहा , कृत्तिकाभ्यः स्वाहा ' इत्येवमादयः। सन्ति च प्रकृतौ नारिष्टहोमाः तत्रानुहोमस्य नारिष्टहोमका्र्यकारित्वे प्रमाणाभावादपेक्षितपाकृतेत्थंभावायां विकृतावुभयोः समुचय एवति संक्षेपः ॥

इति भट्टकेशवविरचिते मीमांसार्थप्रकाशे दशमः परिच्छेदः ।

# एकादशः परिच्छेदः।

৭৭ অ০ুণ দাত ৭ অঘিত

अथ तन्त्रं चिन्त्यते ॥ अभेदेन बहुङ्गं तन्त्रम् । तच तत्रैन भवति , यत्रागृह्यमाणिवशेषत्वम् । तद्यथा— 'दर्शपूर्णमासयोः षट् प्रधानकर्माणि त्रीणि पौर्णमास्यां त्रीण्यमावास्यायाम् । तत्र त्रयाणामिष प्रधानानां सकृदेव प्रयाजाद्यनुष्ठानं , नत्वेकं साङ्गं कृत्वाऽपरमिष तथैव कर्तव्यम् ; कामिनमुद्धि-इय कर्मणां विधानात् । विधेयगतसाहित्यस्य विवक्षितत्वात्संहतानां प्रथा-

प्रदिष्ट इति ॥ अतिर्ाष्ट इलर्थः दिति शास्त्रदीपिकाव्याख्याने सोमनायः ।

नानां फलसाधनत्वात्कर्तृदेशकालैक्याच युगपत्कृतमेवाङ्गं सर्वेचिकीर्षया क्र-तत्वात्सर्वार्थं भवति । न पुनः क्रियया प्रयोजनमस्ति ॥ 💪

११ अ० २ पा० ८ अधि०

यत्र पुनर्देशकालकर्मणां भेदस्तत्र न तन्तम् । तद्यशा वरुणप्रघासेषु विहारद्वयं द्वयोरप्याहवनीयो विभज्य \* स्थापितः तत्र श्रूयते—' अष्टावध्वर्यु-रुत्तरे विहारे हवींप्यासादयति । मारुतीमेव प्रतिप्रस्थाता दक्षिणसिन् ' इ-ति । अत्र हि देशभेदश्रवणादाभेयादीनामष्टानां मारुत्याश्चामिक्षाया भेदेनै-वाङ्गानि कर्तव्यानि ॥

११ अ० २ पा० २ अवि००

कचित्कालभेदान्न तन्त्रम् । यथा दर्शपूर्णमासयोविभज्य पर्वद्वये प्र-युज्यमानयोर्नाङ्गानि तन्त्रतः । किं तु प्रतित्रिकमावृत्तिः । 'पौर्णमास्यां पौ-र्णमास्यां यजेत , अमावास्यायाममावास्यायां यजेत ' इति वाक्यद्वयेन द्व-योः कालयोः साङ्गप्रधानानुष्ठानविधानात् ॥

११ अ० र पा० १० अधि०

कचित्कर्तृभेदान तन्तम् । यथा वरुणप्र्वासेषु य आपराग्निकाः । पत्नीसंयाजादयः तत्र देशकालभेदासत्त्वेऽपि कर्तृभेदाद्भेदः । प्तिप्र्शातृ-कृता हि मारुत्या उपकुर्वन्ति, अध्वर्युकृत्मास्त्वितरेषाम् ॥

इति श्रीभद्दकेशवाविराचिते सीमांसार्थप्रकाशे एकादशः परिच्छेदः।

## द्वाद्शः पस्टिछेदः।

१२ अ० १ पा० १९ अधि०

अथ प्रसङ्गश्चिन्त्यते ॥ अन्यार्थानुष्ठितस्याङ्गस्यान्येनोपजीवनं प्रस-ङः। सं च तत्रैव भवति , यत्रान्यस्य तन्त्रे विहिते पृष्ट्ता न परिवृक्ते च मध्ये विधानम्(?) । यथा पशुपुरोडाशे पाशुकतन्त्रस्योपजीवनात्प्रसङ्गः। ननु

<sup>\* &#</sup>x27;आहवनीययोविभज्य' इति मातृका.

<sup>† &#</sup>x27;आपरातिकाः ृं इति मातृका.

सर्वाङ्गविशिष्टप्रधान्धियानात्प्रधानमात्रानुष्ठाने शास्त्रातिक्रम इति चेन्न । पुरो-डाशप्रयोगावचेने हि पशुतन्त्रे विहिते तदियेषु प्रयाजाद्यनुयाजाङ्गेषु कृतक-रिष्यमाणेषु तत्कार्येषु चोपकारिष्वारब्धारिष्सितस्र्यण मनसि परिवर्तमानेषु तन्मध्ये पुरोडौशभावनां चोदकसमर्पितप्रयाजाद्यङ्गजन्योपकारप्रयुक्तां विद-धिक्षाघवात्पश्चर्थेरेवोपकारैस्तद्वत्तामुपजीव्य यान्यङ्गानि पशुतो न रुभ्यन्ते तद्यक्तमेव विद्ध्यात् । यद्विशिष्टं च प्रधानं विधीयते तेषामेव प्रधानका-रुत्वमङ्गं भवति तेन प्रधानमात्रानुष्ठानेऽपि न शास्त्रातिक्रमः ॥

नन्ववं पौर्णमासार्थकृताङ्गकृतोपकाराणामाफलापूर्वनिष्पत्तेरवस्थानान्ने भूयः प्रयाजादीनि कर्तव्यानि स्युरिति चेन्न । 'पौर्णमास्यां पौर्णमास्यां यजेत , अमावास्यायाममावाम्यायां यजेत ' इति वाक्यद्वयेन परस्परमनपेक्ष-माणेन द्वयोः कालयोक्षिकस्य त्रिकस्य कृत्साङ्गयुक्तस्य प्रयोगद्वयविधानात् ॥ ननु प्रकृतावनन्योद्देशेनानुष्ठितान्यङ्गानि उपकारकाणि दृष्टानि, तथा चेहा-ऽपि पुरोडाशे तथैव कर्तव्यानीति चेन्न । न हि प्रकृतावुद्देशोऽङ्गमविहित-त्वात् । किं तु प्रयाजादिस्तरूपमात्रमङ्गं आर्थिकस्तु तत्रोद्देशः । न चार्थिकं चोदकः प्रतिदिशति । तसादिस्त तत्र प्रसङ्गः ॥

इति श्रीमन्महामहोपाच्यायलोगाक्षिभट्टकेशवतन्जानन्तभट्टसुत भट्टकेशवविरचिते मीमांत्सर्थप्रकाशे द्वादशः परिच्छेदः ॥

## समाप्तश्चायं ग्रन्थः ॥

वचनामृतधारयाऽनया ननु काशीमधिगम्य केशवः।
कृतवानभिषेकमाद्रादुमया शीतमयूखमालिनः॥

ACC. No.P.

### APPENDEX.

Page 35, line 16.

६ अ० १ पा० १२ अधि०

वचनात् तु रथकारस्वाप्याधानेऽधिकार: । 'वर्षासु रथकारोऽमीनादधीत ' इस्रत्र रूढिवलेन स्वैवणिकप्रापकयोगवाधात् जातिविशेषत एव अधिकारप्रतीतेः ॥

Translation: By vedic ruling, Rathakara is authorised to do Adhana. In the statement—'in the rainy season Rathakara should perform Agni'—owing to yoga, which extends (the meaning of) the word to the three classes, contradicted by Rûdhi, it is clear that it empowers a particular class (to do adhana.)

Here 'Rathakara' is explained as denoting a particular class (जातिविशेष.)

Sabara-svamin explains the same thing thus:

नास्ति त्रैवांणको रथकारः । प्रतिषिद्धं हि तस्व शिल्पोपजीवित्वम् । अत्रैवांणकस्त्वस्ति । तस्मात् वचनप्रामाण्यात् स आधास्त्रते । and again, न तु सर्व एव
अत्रैवांणको रथकारः । सौधन्वनाः इत्येष जातिवचनः श्रृद्धः । सौधन्वना नाम जातिः
आभिधीयते । हीनास्तु किंचित् त्रैवांणकेभ्यः । जात्यन्तरम् । न तु श्रृद्धाः, न वैश्याः,
न क्षत्रियाः । तेषामिदमाधानम् । कथमवगम्यते । असिद्धेमन्त्रवर्णाच । मन्त्रवर्णो हि
भवति । 'सौधन्वना ऋभवः सूरचक्षसः' इति । 'ऋभूणां तु' इति रथकारस्य आधानमन्त्रः । तस्मात् सौधन्वना ऋभवः इति । ऋभवश्च रथकाराः । अपि च 'बेर्मि नयन्ति
ऋभवो यथा' इति । ये नेमि नयन्ति ते ऋभवः इत्युच्यन्ते । रथकाराश्च नेमि नयनित । तस्मात् अत्रैवर्णिकानां अश्वहार्ष्तं एतत् आधानम् । इति ॥

In the above quotation, Sa ara-svamin concludes that Rathakara denotes a class or caste of people, ranking next to Dvijas but superior to the Sudras.

Again, in his commentary, Somanatha discusses the subject thus: (my MS. of Somanathiya is full of mistakes. As I culd not

get another copy I reproduce the lines of my MS. only.)

(शार्व दी०) रूढिबलेन योगबाधाद्वचनबलाचाविदुषोष्यधिकारप्रतीते रिव भूतादभूणां त्वेति च मन्त्रवर्णादभुसौधन्वनपर्यायस्यावान्तरवर्णस्य रथकारस्यदमाधानं विधीयते ॥

(सोम॰) त्रैवर्णिके मन्त्रविरोधश्चेत्याह । ऋभूणामिति ॥ ऋभुमीधन्वेनापरप-र्यायस्थत्यनेन-

> 'माहिष्योग्री प्रजायेते बिट् सूदांगनयोर्तृपात् । शूदायां करणो वैश्यात्'

'माहिष्येण करण्यां तु रथकारः प्रजायते ।' इति प्रातपादितो यो रथकारः न तस्यात्र ब्रहणम् । ऋपूणां हिस्ति मन्तवर्णस्य तस्मि त्रसमवेतत्वात् । 'सौधन्वना ऋभवस्सूरचक्षस' इति मन्त्रणः सामिशाधिकरण्यविदेशेन 'ऋभूणं तु' इति मन्त्रस्य सौधन्वनपरस्वात । अतः—

'बालात्तु जायते वैश्यात्सुधन्वाचार्य एव च । भारुषश्च निजंघश्च मैत्रस्सात्वत एव च ॥'

इति प्रतिपादितस्य ऋमु—सौधन्वन-सात्वतायपरनामधेयस्य रथकारजातिविशेषस्य छा-गो वा मन्त्रवर्णादिति न्यायेनात्र प्रहणमिति दर्शयति ॥

Here Rathakara is said not to be the caste progenated by Mahishya on Karani, but a seperate one which is said to be known by the names, सारवता:, ऋभव:, सीयन्वना: also. Similar reasoning is followed by and the same conclusion that Rathakara denotes an inferior class, is arrived at by the other Mimamsakas.

In this connection, the point lost sight off by them and to which I wish to draw the attention of the readers, is that in old days, the word 'Rathakara' did not mean the same thing as it does in modern days when it denotes a particular artisan class. Formerly, it was applied to a set of Rishis (known as \*\*\*Tata and \*

ऋमुर्विभ्वा वाज इति सुधन्वन आंगिरसस्य त्रयः पुत्रा बसूवुः । (दैवतकाण्डम् १९।२।४)

The same thing is clearly explained in the ऋषिवंशानुकीर्तन section of the Vayu and Brahmanda Puranas. It is as follows:

अयास्यं वामदेवं च उतथ्यमुशिजं तथा । धिष्णुं पुत्रांस्तु पथ्यायां संवर्तश्चेव मानसः ।

धिष्णोः पुत्रः सुधन्वा तु ऋषभश्च सुधन्वनः । रथकाराः स्मृता देवा ऋभवो ये परिश्रताः ।

> Brahmanda Purana II. i. 101-112) Vayu Purana II. iv. 96-109).

These Rishis were very helpful to Indra and other gods. So they were raised to the rank of or admited as Devas and were allowed यजभाग in the वैतीयस्वन. How they were helpful to the gods and how they were allowed यज्ञभाग can be seen from the following mantras of Rig-veda ऋभव: are spoken off in the mantras of Rig-veda in many places, such as in I, 20; 90-91; 161, III, 60, IV. 33-37. X. 176 (1).7 VII. 48.

एकं चमसं चतुरः कृणोतन तद्दो देवा अबवंतद्व आगमम्। सौधन्वना यदोवा करिष्यथ साकं देवैर्यक्रियासो भविष्यथ ॥२॥ इन्द्रो हरी युयुजे अश्विना रथं बृहस्पतिर्विश्वरूपामुपाजत । ऋभुविभ्वा वाजो देवान् अगच्छत स्वपसो यज्ञियं भागमैतन ॥६॥ निश्रमणो गार्मारणीत धीतिभियी जरन्ता यवशा ता कृणोतन । सौधन्वना अश्वादश्वमतक्षत युक्त्वा रथमुप देवान् अयातन ॥०॥ इदमदकं पिवते खबवीतनेदं वा घा पिवता मंजनेजनम । सौधन्वना यति तन्नेव हर्यथ तृतीये घा सवने मादयाध्वै ॥८॥ (I. 161).

Moreover Yaska includes the names ऋभवः, सौधन्वनाः &c. in the दैवतकाण्ड of his Nirukta.

Thus we clearly see ऋभव: who are also known as रथकारा:, were Rishis by birth and were admited as Devas. So they are superior even to त्रैवांगिका:. Hence arises the necessity for a seperate period of time for the sacrificial purposes of the ऋभव: who had to attend along with other Devas to receive their यज्ञभाग from the sacrifices of the त्रेवाण-Therefore, it is ruled 'वर्षांस रथकारोऽप्रीनादधीत ।'

This misunderstanding of the word 'Rathakara' cannot be attributed to Jaimini himself, the father of Mimamsa. Jaimini has seven aphorisms on this 'Rathakaradhikarana' of these, the present reading of the last aphorism lead to this mistake of the commentators. It reads

thus:

सौधन्वनास्तु हीनत्वात् मन्त्रंवर्णात् प्रतीयरन् । Here, however the right reading must have been

सीधन्वनास्त्वहीनत्वात् &c. then everything will be alright.

Therefore, I conjucture that the original reading was साधन्त-नास्त्वहीनत्वात &c only and that स्त्व has been changed into स्तु (which is quite possible for an illiterate scribe) at a very early time, since then the commentators explaining it as it stood. In such points connected with history, Puranas are the only instruments to guide us in the right path, unfortunately however they are greatly neglected.

# प्रन्थप्रन्थकर्तृमुची॥

अन्ये ८-९ अपरे ८-८,१८-४

उत्कलमीमांसकाः १४-१२

कर्काचार्याः ४१-१६

कश्चित् ७-१९,११-५,१८-९

कस्यचित् ११-२०

केचित् ८ ८,१५-२०,१७९

न्यायविदः १३-१

पाणिनीयानुशासनम् १३-१०

पूर्थसाराथामिआः ८-९,११-१५,२२-१९

बह्वचब्राह्मणम् २८-१५

बादरिः २३-१

भवदेवभट्टाः १७-२५

भाष्यकृतः ३९-१३

राणकाचार्याः २२-१९-

वार्तिकम् २३-२६

चार्तिककाराः १४-११,३९-१३

वार्तिककृतः ३-२५,१२-७

-सूत्रम् २६-२०

स्त्रकृत् ४-३

**∓मृतयः** ३-१४

<del>स्</del>मृतिवचः २९-२३

# प्रमाणसूची ॥

| •                                    |     | •                                 | ^   |
|--------------------------------------|-----|-----------------------------------|-----|
| अ                                    |     | 8अनयेन्द्रमुभागवप्                | २७  |
| अक्षेर्दीव्यति                       | 26  | <sup>9</sup> अभिकामं जुहोति       | २५  |
| <sup>1</sup> अम आगच्छ रोहिताश्व      | 85  | अभिजिता यजेत                      | ३८  |
| <sup>2</sup> अमये जुष्टं निर्वपामि ५ | ,80 | <sup>10</sup> अभिधां भावनामाहुः   | 6   |
| अमये प्रजापतये च                     | ६   | अमावास्यायाममावा० १७              | ,86 |
| <sup>3</sup> अम्रये स्वाहा           | 80  | अयं यजमान आयुराशास्ते             | 83  |
| <sup>4</sup> अग्निरिदं हविरजुषत      | 88  | अरुणयैकहायन्या                    | 38  |
| <sup>5</sup> अग्निहोत्रं जुहोति ६,१० | ,३३ | अर्जितं द्रव्यं पुरुषं            | ३०  |
| <sup>6</sup> अम्रीषोमाविदं हिव       | २७  | 11 अर्थापत्तेरिहापूर्व            | 36  |
| 7अमे यशस्त्रिन् यशसेममर्फ्य          | थ   | अष्टकाः कर्तव्याः .               | 3   |
| अतः प्रधानवाक्यस्य                   | 34. | अष्टावध्वर्युरुत्तरे विहारे       | 89  |
| अतिरात्रे षोडशिनं                    | 80  | आ                                 |     |
| अथैन्द्रचागाईपत्यमुपतिष्ठते          | 85  | <sup>12</sup> आमावैष्णवमेकादशकपा० | ३९  |
| अथैष ज्योतिरथैष                      | २०  | आग्नेयवत्सौर्यं कुर्यात्          | ३८  |
| अद्धिदिनदः प्रस्थितो हवींषि          | 88  | आमेयोऽष्टाकपालो १०                | ,१२ |
| अध्वर्युर्गृहंपतिं दीक्षयित्वा       | ३.२ | 18आम्रेयोऽष्टाकपालोऽमा०           | २२  |
| 1 लाखायन-धातसत्रम 1 4                | 2 ^ | 8 काल्पतश्रातिः                   |     |

| 1 | लाखायत्-शातस्त्रम् | 1 | 4 | 2 |
|---|--------------------|---|---|---|
|   |                    |   |   |   |

9 तै० सं० 2 6 1

10 तन्त्रवातिकम् ३४४ पृ०

11 तन्त्रवार्तिकम् ३७४ पृ०

12 तै० सं० 2 2 9

13 तै० सं० 2 6 3

<sup>2</sup> तैतिरीय-संहिता 1 1 4

<sup>3</sup> तैतिरीय-ब्राह्मणम् 3 1 4

<sup>4</sup> तै॰ सं॰ 2 6 9

<sup>5</sup> तै॰ सं॰ 1 5 9

<sup>6</sup> तै॰ बा॰ 3 5 10

र तै० सं० 5 7 4

प्रमाणसूर्या

| <sup>1</sup> आयुराशासते यजमानाः         | 83   | 'एतद्वाद्यणान्येव राख्य         | 30  |
|-----------------------------------------|------|---------------------------------|-----|
| आहवनीये जुहोति                          | २१   |                                 | ३२  |
| <b>इ</b> .                              |      | एतन सहस्रदक्षिणेन               | 20  |
| <sup>2</sup> इन्द्राऽऽगच्छ हरिव         | 85   | एवमेकत्र चत्वारे। द्वापा        | 8 3 |
| <sup>3</sup> इन्द्राभिविषयां कियां      | 26   | ऐ                               |     |
| <sup>4</sup> इन्द्रामी इदं हविरजुपेताम् | २७   | ऐन्द्रवायवं गृह्णाति            | 3   |
| · <sup>5</sup> इमामगृभ्णन् रशनामृ० १    | ३,१४ | एन्द्रचा गाईपत्यमुपतिष्ठते      | र्ध |
| <sup>6</sup> इषेत्वा                    | २९   | ्र औ                            |     |
| <sup>6</sup> इषेत्वार्जेत्वा            | ų    | औदुम्बरीं स्ष्ट्रष्ट्रोद्गायेत् | 13  |
| इं                                      |      | औदुम्बरी [परि]वष्टियतव्या       | 8   |
| ईद्यायमिडा यत्र                         | ४२.  | औदुम्बरी सर्वा वेष्टयितव्या     | ;   |
| · <b>उ</b>                              | 当地   | <b>電影</b>                       |     |
| <sup>7</sup> उत्तमामन्त्रणास्यन्त्र     | ध्य  | <sup>10</sup> कृतिकाभ्यः खाहा   | 8   |
| उद्भिदा यजेत                            | 4    | ख                               |     |
| उद्भिदा यजेत पशुकामः                    | ५,६  | खादिरं वीर्यकामाय               | 30  |
| उपसद्भिश्चरित्वा                        | 28   | <b>न</b>                        |     |
| <sup>8</sup> उर्वी चासि वस्वी चासि      | 4    | गङ्गायां भास्करक्षेत्रे         | २०  |
| <b>零</b>                                |      | गवा कीणाति                      | १२  |
| ऋद्धिकामाः सत्रमासीरन्                  | ३५   | ग्रहं सम्मार्ष्टि               | २४  |
| Ų.                                      |      | च                               |     |
| एकादश प्रयाजान्                         | १९   | चतुर्होत्रां पौर्णमास्यां       | १७  |
| 1 काल्पतश्रुतिः                         |      | 6 तै० सं० 1 1 1                 |     |
| 2 षड्विशकाह्मणम् । 1 10                 |      | 7 शास्त्रदीपिकाः                |     |
| 3 क्यल्पतश्रात:                         |      | 8 तै० सं० 1 1 🤋                 |     |
| 4 तिथ आ॰ ३ 5 10.                        |      | ९ तै० बा० । ७ ।                 |     |
| 5 तै , सं <b>२</b> ६ । ३                | No.  | 10 तै० ₹० ३ 1 4                 |     |

| <sup>1</sup> चित्रया यजेत पशुकामः            | در    | 9 0 7                                    |      |
|----------------------------------------------|-------|------------------------------------------|------|
| ैज<br>-                                      | 4     | <b>१</b> १,२०                            |      |
|                                              | 2.0   | <sup>8</sup> दघ्निद्यकामस्य ,            | 30   |
| <sup>2</sup> जायमानो वै ब्राह्मणः            | ३६    | दिब्धर्नामासि                            | २५   |
| ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो                     | 80    | दर्शपूर्णमासाभ्याम्                      | -86  |
| त                                            |       | दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत १७               | , २१ |
| तत्रामेयी सुब्रह्मण्या                       | 85    | दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्ग० १२            | २,१७ |
| तदैन्द्राममेकादशकपालं                        | २२    |                                          | , १९ |
| ैतद्धितेन चतुर्थ्या वा                       | ६     | दर्शपूर्णमासावारभमाणः                    | 88   |
| 4त्तनूनपातं य० ११,१९,२                       | 8,33  | <sup>9</sup> देवस्य त्वा सवितुः यसवे २ ध | 3,83 |
| तप्ते पयसि दध्यान०                           | ७,२०  | द्वादशकपालम्                             | 23   |
| तस्य व्रतम्                                  | 30.   | द्वादश द्वादश जुहोतिं                    | 86   |
| तामुर्ध्वदशेन, वाससा                         | 3     | ्र <sub>े</sub> न                        |      |
| तिस्र आहुतीर्जुहाति                          | १९    | न कल्जं मक्षयेत्                         | 8.0  |
| <sup>5</sup> तुल्यपक्षविकल्पोऽि <sup>°</sup> | 55    | नखावपूतानां चरुः                         | 88   |
| त्रीन् वृणीते                                | ३५    | न गिरा गिरा                              | 88   |
| <sup>6</sup> तृप्त एवैनमिन्द्रः प्रजया प०    | 88    | नगिरागिरेति ब्र्यादैरं                   | 83   |
| नृप्त एवैनमिनदः प्रंजया व०                   | १६०   | नव प्रयाजाः                              | ३७   |
| 'त्रीन् वृणीते                               | ३५    | नहीह परिसङ्ख्या सम्भवति                  | 5.8  |
| द                                            |       | न होतारम्                                | 80   |
| द्धिमधुघृत्तृण्डुला                          | 80    | नार्षेयं वृणीते                          | 8.0  |
| द्धि मधु पयो घृतं धाना                       | έξ    | निषादस्थपतिं याजयेत्                     | 34   |
| 7 7 6                                        | , 80, | <sup>10</sup> नीवाराणां मेधः सुमन०       |      |
| 1 तैं सं० 2 4 6                              |       | 6 तै॰ सं॰ 2 5 4                          |      |
| 2 तैं॰ सं॰ 6 3 10                            |       | 7 आपस्तम्बप्रवरसूत्रम्                   |      |
| 3 तन्त्रवातिकम् 531 <b>पृ</b> ०              |       | 8 तै• ब्रा॰ 2 1 5                        | ^    |
| 4 तै० सं० 2 6 1                              | -     | 9 ,, , 1 1 4<br>10 काल्पतश्चाति:         |      |
| 5 वन्त्रवातिकम् १० ४०                        |       | 10 -204-2(1-20)-10-2                     |      |

| नैवारो बाहिस्पत्यश्चरः            | 80     | ० ७मू                                     |    |
|-----------------------------------|--------|-------------------------------------------|----|
| नोचन्तमादित्यम्।क्षेत             | 88     | <sup>5</sup> भावनान्वयतः पश्चाः १         | ?  |
|                                   | ३०     | भिन्ने जुहोति ३०,३२,३                     | G  |
| - ч                               |        | म 🗇 🐪                                     |    |
| पञ्च पञ्चनखा भक्ष्याः             | १६     | मातुलस्य सुताम्द्रा                       | 8  |
| पदे जुहोति                        | 32,88  | मारुतीमेव प्रतिप्रस्थाता ४                | 6  |
| 1पयसा जुहोति                      | २०     | मासं दर्शपूर्णमासाभ्यां २                 | 0  |
| पयो व्रतं ब्राह्मणस्य             | २९     | मासमाभिहोत्रं जुहोति २०,३                 | O  |
| परिधौ पशुं नियुञ्जीत              | 8.8    | <sup>6</sup> मूलेभ्यः खाहा ४              |    |
| पशुना यजेत                        | २४     | "मैत्रावरुणाय दण्डं प्रय० २               | S  |
| पौर्णमास्यां पौर्ण० १७            | ,86,88 | • य                                       |    |
| <sup>2</sup> मतिप्रस्थातः पशुनेहि | 288    | <sup>8</sup> य एवं विद्वानमावास्यां १     | 9  |
| <sup>3</sup> माकृतात्कर्मणो यसात् | ३७     | . <sup>9</sup> य एवं विद्वान्पौर्णमासीं १ |    |
| प्राजापत्यं घृते चरु              | १८     | यच हविस्तदुभयम् ३                         |    |
| ैत्रास्मा अप्तिं भरत              | 82,84  | यजित ददाति जुहोति १९                      | -  |
| <b>听</b>                          |        | ्यज्ञतिषु येयजामहं ४०                     | 9  |
| फलवत्सन्निधावफलं                  | २९.    | त्यजेत स्वर्गकामः ३४,३५                   | ٩. |
| फलेभ्यः त्रागयोग्यस्य             | .53    | यत्नरः शब्दः स शब्दार्थः १                |    |
| ब                                 |        | यत्प्रयाजानिष्ट्रा हर्वीं व्य० २५         | 3  |
| बर्हिर्देवसदनं दामि               | ₹8     | यथा स्येनो निपात्माद्रज्ञे                | 9  |
| यलभिदा यंजेत                      | , pd.  | यदेव प्रकृतौ द्रव्यं देवता । ४            | 3  |
|                                   |        |                                           |    |

<sup>1</sup> तै० सं० 5 4 9

<sup>2</sup> आप॰ श्रा॰ 12 17 20

३ शास्त्रप्रदीपिकायां प्रमाणत्वेनोक्तम्.

<sup>4</sup> तें बा॰ 3 6 6

<sup>5</sup> शास्त्रप्रदीपिका 7 1 1

<sup>6</sup> तै० सं॰ 7 3 19

<sup>7</sup> तै० सं० 6 1 4

<sup>8, 9</sup> तें ० सं० 1 6 १

# प्रतागस्<u>नी</u>

| <sup>1</sup> यद्विश्वदेवाः सममजन्त • | ٥   | वसन्ते त्राह्मणोऽमीनादधीत               | ३२   |
|--------------------------------------|-----|-----------------------------------------|------|
| यवागूं पचित "                        | ३३  | वसन्ते वसन्ते ज्योतिषा                  | ३६   |
| <sup>2</sup> यस्य पर्णमयो जुहुर्भवात | २९  | ेवसुरासि रुद्रोऽसि                      | 84   |
| यस्य सायं दुग्धैमार्तिमाच्छीति       | 13? | वस्व्यासि रुद्राण्यसि                   | 84   |
| <sup>3</sup> यस्योभयं हविरार्ति० ३२  | ,३६ | वाजिम्यो वाजिनम् २                      | ०,२१ |
| यस्सत्रायागुरते स विश्व०             | 88  | <sup>9</sup> वायव्यं श्वेतमालभेत        | 7    |
| <sup>4</sup> यागस्येव पदश्रुत्या     | 84  | <sup>10</sup> वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता | 2 -  |
| यावजीवं दर्शपूर्णमासा ०              | २१  | वार्त्रघ्नानि वा एतानि                  | 30   |
| यावजीवमिमहोत्रं जुहुयात्             | ३०  | <sup>11</sup> वाससा ऋीणाति              | 88   |
| <sup>5</sup> ये यज्ञपतिं वर्धान्     | 85  | वासोऽनुजुहोति                           | 80   |
| यो वै प्रयाजानां मिथुनं              | २५  | <sup>12</sup> विधाने चानुवादे च         | १२   |
| ं - र                                | - ( | <sup>18</sup> विधित्वे श्रीतमार्थं च    | १९   |
| राजन्यं जिनाति                       | 26  | विश्वजिता यूजेत                         | 4,80 |
| ন                                    |     | वेदं कृत्वा वेदिं करोति                 | 33   |
| <sup>6</sup> लभ्यमाने फले दृष्टे     | 2   | वेदमधीत्य सायात्                        | ?    |
| लिङाभिधा सैव च                       | 39  | 14 देश्वदेवेन युजेत                     | 9    |
| a                                    |     | वैश्वदेवीं कृत्वा प्राजाप०              | 38   |
| <sup>7</sup> वनस्पतिभ्यः स्वाहा      | 84  | वैश्वामित्रो होता                       | ३६   |
| वर्षासु रथकारोऽमीनादधीत              | ३५  | वैसर्जनहोमीयं वासोऽध्व०                 | 8    |
| वषट्कर्तुः प्रथमभक्षः                | 33  | त्रीहिभिर्यजेत                          | ६,११ |
| 1 तै० बा० 1 ,4 10                    |     | 8 काल्पतश्रातिः                         |      |
| 2 तै० सं० 3 5 7                      |     | 9, 10 तै० सं० 2 1 1                     |      |
| <sup>3</sup> तै <b>०</b> बा० 3 7 1   |     | 11 तैं० सं० ६ 1 10                      | 3    |
| 4 शास्त्रदीपिका 9 1 4                |     | 12 तंत्रवार्तिकम् 284 पृ०               |      |
| 5 ते० सं॰ 2 6 7                      |     | 13 तंत्रवार्तिकम् 717 पृ०               | 3, 5 |
| 6 शास्त्रदीपिका                      |     | 14 तै॰ ब्रा॰ 1.4 10                     |      |
| 7 तै० सं० 1 8 13                     |     | M (4)                                   |      |

| <sup>1</sup> त्रीहीणां मेधः सुमन०        | 80,83    | स यो हैवं, विक्रान्निडया                   | 83   |
|------------------------------------------|----------|--------------------------------------------|------|
| त्रीहीनवहन्ति                            | 28,28.   | 'सर्वता बलवती ह्यन्यथा०                    | 23   |
| श                                        |          | सर्वेभ्यः कामेभ्यो दर्श०                   | २४   |
| सरमयं बहिः                               | ४६       | सह पशूनालभते                               | ३३   |
| सराकः शलकी गोधा                          | . 88     | ंसहस्राक्षा गोत्रभिद्वज्ञगहुः              | 88   |
| <sup>2</sup> शुन्धध्वम्                  | २६       | <sup>8</sup> सावकाशानिरवकाशयोर्निर ०       | 3?   |
| ्र <sup>2</sup> शुन्धध्वं दैच्याय कर्मणे | २८       | सूर्याय जुष्टम्                            | 84   |
| शैानरशेपमाच्यापयति                       | २८       | <sup>९</sup> सुर्याय जुष्टं निर्वणामि न    | 80   |
| श्येनेनाभिचरन् यजेत                      | 9        | 10सेनापतिना श्रामो दत्तः                   | 8.4  |
| श्रुतिर्द्धितीया क्षमता                  | २६       | सोमेन यजेत ६                               | , 20 |
| <sup>3</sup> श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरण०     |          | <sup>11</sup> सौर्यं चरुं निर्वेषेद्वसव०३६ | ,३७  |
| श्रुत्यर्थपठनस्थानमुख्यासा               | र्चे० ३४ | स्कन्ने जुहोति ३०                          | ,३६  |
| स                                        | -        | <sup>22</sup> स्योनं ते सदनं कृणोमि        | २७   |
| स एष द्विदैवत्यः पशु०                    | २६       | स्वर्गकामी यजेत ११                         | ,88  |
| <sup>4</sup> समर्थः पद्विधिः             | १३,१७    | <sup>18</sup> स्वाध्यायोऽध्येतव्यः १       | , 24 |
| समानमितरत् श्येनेन                       | ३७       | इ                                          |      |
|                                          | 240      | हविरातौँ पञ्चशरावं                         | 3 ?  |
| <sup>5</sup> सिमधो यजति                  | 22,29    | 14 हृदयस्यामेऽवद्यति अय                    | 32   |
|                                          | २४,३३    |                                            |      |
| 4                                        |          |                                            |      |

|   |       | ब्रा० |       |   |   |  |
|---|-------|-------|-------|---|---|--|
| 2 | तै॰   | नं०   | 1     | 1 | 3 |  |
| 0 | क्रीय | iana: | -T 78 |   |   |  |

<sup>3</sup> मीमांसासूत्रम् 3 8 14

<sup>4</sup> पा॰ ३० 2 1 1

<sup>5</sup> तै॰ सं॰ 2 6 1

६ न्याय:

र<sup>े</sup> तै० सं० 2 3 14

<sup>8</sup> न्यायः

<sup>9</sup> काल्पतश्रातिः

<sup>10</sup> न्याय:

<sup>11</sup> तै० सं० 2 3 2

<sup>12</sup> तै० बाठ 3 7 6

<sup>13</sup> तै० आ० 2 15

<sup>14</sup> तै० सं० 6 3 10

# शास्त्रीयशब्दसूची।

31 अपूर्व ७,२३,४५ अमीपोमीय २६,३३, अपूर्वप्रयुक्तत्व ४०,४२ अवत्त २९ \$2,88 अपूर्वभावना ११ अमीषोमीयपशु २,४ अपूर्वविधि १४ अङ्गविधि ११ अतिदेश ३७ अपौरुषेयत्व ९ अतिदेशवाक्य २४ अप्रतीताप्रामाण्यकल्पन अव्यक्त ३८,४० अतिप्रसङ्गः २४ अतिरात्र ४१ अभिक्रमण २५ अभिघारण ३३ अतिब्याप्ति २ अभिचारकर्मन् २ अधिकार ३४ अभिधा ८ अधिकारविधि १९ . अभिधानी<sup>®</sup> १३्,१४ अध्बर्युः १८ अभिधाभावना ८ अनवस्था १६ अभिषेचनीय २८ अनुयाज २३,४९ अभ्यासात्कर्मभेद १९ अनुवाक्य ३३ अमावास्या २२ अनुष्ठानसादेश्य २५, अर्थक्रम ३३ ₹ € अर्थप्रकाशनार्थत्व ४० आगोरण ४४ अनुहोम ४७ अर्थमावना ८,९ अनुबन्ध्य २६,३३, अर्थवाद २,५ 36,88 अर्थवादवाक्य ३ अन्वाधान ८ अर्थापाति २९ अन्वारम्भ ३५

अपरार्थत्व ४०,४२ अवधात ८,१४,४३ अवच्छेदक १५ अवदान ३२ अवान्तरप्रकरण २४ अवान्तरापूर्व १ १३ अन्याप्ति १६ अष्टका ३,४ अष्टदीष १२ अस्यन्त ५ अहतवासस् ४ अहर्गण ३९ अहीन ३९ आ आकांक्षा २८ आख्यात ८,३५,३६ अख्यातप्रत्यय ८ आग्नेय २२,२५ आचार ४ आउद्यविध्यन्त ४० आधाभ ३२

आनन्तर्य ३२ उपकारकाकांक्षा २४ आपरामिक ४८ उपकार्याकांक्षा २४ कपाल. ३० उपक्रम ३० आमन्त्रण ५ करण ५ आमिक्षा २०,३०,४८ उपजीव्यविरोघ १७ कर्तृत्वः ३५ आरम्भणीया ४६ उपसद् २१ कर्मधारय ३५ आरादुपकारक १८,२३ उपस्थान ४२ कर्मनामधयत्व ६. आर्थ १९ उपांशुयाजकम २५ कर्मभावना ११ आवृत्ति ४८ उपांशुयाजाविध्यन्त ८८ कर्माविधि ५ आश्रयिकर्मन् २३ उपाकरण ३३ क्रिपताशामाण्यत्याग आहवनीय ३१,४८ उत्स्वल २८ काम्यकर्माधिकार ३६ ऊ इडास्तुति ४२ 🥏 ऊह ४० काम्यत्व २९,३६ इडोपाह्वान ४२ कारक ७,४१ ए इतिकर्त्व्यता ५,९,२४ एकान्तारितप्रामाण्य २८ कार्यापत्ति ४३ इत्थंभाव ३८ एकार्थसंमवाय २३ कालात्ययापादिष्ट ३ इषु(ज्योतिष्टोमविकार- एकार्थसमवायिन् १५ कुण्डपायिनामयन एकाह) ३७ 30,30 ऐकादिशन ३८ ਚ कृष्णलचर ३८ उखा ३९ एन्द्रसान्नाय्याविध्यन्त क्त्वावाच्य २ उत्तमपुरुष ५ -ऋतूपकार्य ११ 36 उत्पत्तिवाक्य ७,१२ ऐन्द्रामविध्यन्त ३८ कत्वर्थ ३८,३९ उत्पत्तिविधि १० क्रम ३२ उत्पत्तिशिष्टगुणबलीय-औ क्रिया ७,४१ स्त्व ७ औद्भात्र २६ ख औपदेशिक ३३ उत्पत्त्यपूर्व २३ खनित्र ५,६ औपवसथ्य २६ उद्गातृ ४ <sub>~</sub>उद्देश ४९ े औषधविध्यन्त ३८ गवामयन ३९

| The second second    |                          |                       |
|----------------------|--------------------------|-----------------------|
| गुणभेदात्कर्मभेद् ३० | ्र त्र्यन्तरितशामाण्य २८ | नष्टाश्वदग्धरथवत् ३८, |
| गुणविधि ५,२०         | त्र्यार्षेय ३५           | 83                    |
| गोदोहन ३९            | त्वान्त ५                | नामधेय २,७            |
| गौण ३७ •             | द                        | नामधेयचरण १२          |
| प्रहैकत्ववत् ३५      | दर्शपूर्णमास १,२५,       | नारिष्टहोम ५          |
| घ                    | २७,३०,३१,३३              | , निगद ४१             |
| घण्टाघोष ११          | ३५,४६,४७,४८              | नित्यकर्माधिकार ३६    |
| , च                  | दर्शपूर्णमासिकविध्यन्त   | नित्यत्व ८            |
| ्चतुर्थीसमास ६       | ३८,8७                    | नित्यामिहोत्र ३७      |
| चरमापूर्व २३         | दान १९                   | निन्दा १०             |
| चातुर्मास्य २०,३७    | दी़क्षणीया ४६            | नियमविधि: १२,१३,      |
| चोदक २३,४९           | देवता २३ -               |                       |
| चोदना २              | देश ६                    | नियमापूर्व १५         |
| चोदनालिङ्गानुमित-    | 'दैक्षपशु ३८             | नियोजन ३३             |
| वचन ३७               | दोषाष्ट्रक १३            | निराकृतपामाण्योपजी-   |
| ज                    | द्रव्य २३                | वन १३                 |
| जुहू २८ •            | द्रव्याविधि १२           | निखढ ३९               |
| ज्योतिष्टोम ३,४,५,   | द्वादशाह ३९              | निर्वाप ३३            |
| २०,२६,४१,४६          | द्वितीया २४              | निर्वापमन्त्र ४२      |
| त                    | द्विदैवत्य ४०            | निवर्तना ५            |
| तत्प्रज्यशास्त्र ६,७ | द्यन्तरितप्रामाण्य २८    | निषाद ३५              |
| तद्यपदेश उ           |                          | निषेघ २,५             |
| तनूनपातयाग ११        | घ                        | नैमित्तिकाधिकार ३६    |
| तन्त्र ४७,४८,४९      | धर्मविचारशास्त्र, १,२    | नैयमिक २१,३७          |
| तादर्थ्यचतुर्थी २४   | घात्वर्थ ७               | नैराकांक्ष्य १३       |
| तृप्ति ४४            | न ,                      | ्र वे प               |
| त्रैवर्णिक ३५        | नक्षत्रिष्टि ४७          | पैतीसंयाज ४८          |

परमापूर्व १,१७, पतिप्रस्थात् ४८ ु सम्बन्धित्व ४० प्रतिषध ४७ प्रातिपदिकार्भ ४१ १८,२३ परिधि ४४ प्रतिषेधार्थस्याश्रूयमाण-परिसंख्याविधि १३ स्यकल्पन १४ फल ७ परोक्ष ३ प्रतीतमामाण्यापह्नव फलभावना ११ पर्युदास ४७ फलविधि १२ १३ पर्युदासलक्षणा ३० फलापूर्व १७,४९ मत्यक्ष ३ पर्व ३७,४८ प्रत्यक्षवचन ३७ पशुयाग २६ प्रत्ययार्थ ४१ बाघ ४५ -प्रदेश ३७ पाठकम ८३ ब्रह्महत्या ३१ पाठसादेश्य : २५ यमाणान्तरप्राप्तबलवद-ब्राह्मणवाक्य ३ पारदौर्बल्य ३४,३८ निष्टाननुबन्धिइष्ट-पाशाधिकरण ४१ भावना ५,८,३६ साधनत्वस्य बाधः भीव्य ५ पाशुकतन्त्र १८ 88 पुंलिङ्ग ४१ भाव्युपयोगि २३ ययल ८ पुरुषार्थ ३,२१,३०, प्रयाज ८,२३,२५,४९ भूतोपयोगि २३ प्रयोगभेद २% 30 पुरोडाश १५,४९ प्रयोगविधि १९ मत्वर्थलक्षणा ६ पुरोडाशमतिष्ठापन २० प्रयोगसमवतार्थाभिधा-मन्त्र २,३,५ मन्त्रोह १० पृतीका ३६ यित्व ४२ महापितृयज्ञ ४५ पौरोडाशिककाण्ड २८ प्रवर्तना ५,८,९ पौर्णमासी २२ प्रवृत्तिक्रम ३४ महाप्रकरण 2 ४ पौर्णमास्यधिकरण १७ प्रवृत्तिनिमित्त ३७ मातुलकन्यापरिणय ४ मारुती ४८ प्रसङ्ग ४.८,४९ प्रकरण २४ मासामिहोत्र ३७ प्रकार:कांक्षा २४ प्रसाद ४४ मुख्यक्रम ३३ प्रकृत्यर्थ ४१ भाकृतस्थानापन्नान्यदे-मुख्यर्थाभिधायित्व ४० वताद्रव्यकविकृति-प्रख्यीपक ६

यज्ञपति ४२ यज्ञायज्ञीयस्तुति ४३ यथासंख्यपाठ २५ यवागू ३३ याग १९ याज्या ३३ याज्ञिक ४२ रथकार ३५ राजसूय २८ लक्षणा ३,३५ लिङ्ग २४ लि**ङ्गवाक्ययोर्बला**बल २७ लौकिकामि ३२. वरुणप्रघास ३७,४८ वाक्य २४ वाक्यप्रकरणयोर्बलाबल २७ वाक्यमेद ६ वाचनिक ३७ वाजपेय ३४ वाजिन २०

विकरुप १२

विप्रह ४४ विदेवन २८ विधि २,५ विधित्व १९ विधिबाक्य ३ विध्यन्त ३८ विनियोग २६,२९ विनियोगविधि ११ विश्वजिद्याग ४४ विश्वजिल्याय २ विहार ४८ वीप्सा ३६ वैयधिकरण्य ५ ° वैश्लेषिक ३७ dianat वैश्वदेव ३७,७ वैश्वामित्र ३६,३७ वैष्णव २५ वैसर्जनहोम ४ व्यक्त ४० व्याकरणाधिकरण १४ व्याघात १३ ब्यापार ८,१७ व्यासज्यवृत्ति ३५ व्रत ३० श

शब्दभावना ८

शब्दान्तरात्कर्मभेद शाखाहरण ३३ शुनासरिंग ३७ शेषत्व २२ शेषविभक्ति २४ शेषिविभक्ति २४ इयामाक ४६ श्रुतद्रव्यापचारे प्रतिनि-धि ३६ श्रुतार्थापाचे १७ श्रुति २४ श्रुतिकस ३२ श्रुतिलिङ्गयोर्बलाबल २६ श्रीत १९ स संवत्सर ३९ संस्कार २३ संस्कारोह ४०,४३ सक्तुन्याय १४ सङ्ख्या ४१ सङ्ख्यातः कर्मभेद १९ संज्ञाभेदात्कमभेद २० सत्र ३६,३९ सद्नकरण २७ सन्दंश २५

सन्निधि २९ सन्निधिपाठ २५,२६ सन्निपत्योपकारक २३ सप्तमीसमास ६ समवेतार्थाभिधायित्व

समाख्या २६,२९ समाझाय २६ समिद्याग ११ समुदायापूर्व १७ सम्प्रदानचतुर्थीं २४ सवनीय २६,३३,

32,39,89 साकमेधीय ३७ साद्यस्क ३३ साधन ७.९ साध्य ९

सान्नाय्य ३८ साजाय्यपात्रशंधन २६ स्थानकम ३३ सामवयिक २३ सामानाधिकरण्य ५ सामोह ४०,४३ स्त्याकाल २६ सुब्रह्मण्यानिगद ४१ सुक्तवाकनिगद २७ सोम ३६,३८ सोमयाग २८ सौभिकविध्यन्त ३८,

सौर्य ३६,३८ स्तुति ५ स्तोभमन्त्र ३ स्थपतीष्टि ३२

सान्नाय्यपात्रशोधन २९ स्थानमकरणयोवेलावल स्थानसमाख्ययोर्बला-बल २८ स्पन्द ८

स्थान-२५

स्रादण्ड ४ स्वार्थहान १४ हविःस्वीकार ४४ हविभीजन ४४ हेतु १५ होंम १९ होलाका ४

हौत्र २६,३७

# ु शुद्धपाठः, पाठभेदश्च ।

| वृष्टम. | पंकिः.     |                                                       |
|---------|------------|-------------------------------------------------------|
| -       | 09         | स्पन्दः. १९ १० विकासिताः ।                            |
| 92      | 24         | तुल्यकक्ष इति मुद्रितपाठः                             |
| 93      |            | प्रदर्शिताः । इति मुद्रितपाठः.                        |
| 98      | 98         | इसामगृभ्णन्.                                          |
| 31      | 94         | भाष्यानुसारेण.                                        |
| - 55    | A 98       | 'त्रीहीनवहन्ति' इत्यं.                                |
| 94      | 98         | साधनतायाः.                                            |
| 90      | 4          | 'देर्शपूर्णमासाभ्याम्' इत्यंः                         |
| 99      | 3          | ब्यातिरिक्तेऽर्थे नैकमध्येतिदिष्यते ॥ इति मुद्रितपाठः |
| \$0     | 29         | 'सहस्रदक्षिणेनं इखे.                                  |
| 33      | २५-२६      | पंक्त योर्मध्ये '३ अ० १ श० १ अधि ॰' इति शीपिंकी       |
|         | •          | निवेशनीया.                                            |
| 23      | 9          | तृतीयः.                                               |
| 30      |            | पुरुषार्थः.                                           |
| 30      | 9          | इति स्थितिः। इति मुद्रितपाउः                          |
| ,,      | <b>\$6</b> | सीर्च.                                                |
| 36      | 96         | एँकादशिनीख.                                           |
| 35      | <b>२</b> ५ | सान्नाय्यं.                                           |
| 83      | · P        | जातवेदो विचर्षणः                                      |

#### प्रमाणसूच्याम्.

इत्पत्तिविधिनामेत्यादि श्लोकः (१० पृ० ८ पं०) पार्थसारिधिमिश्रकृतन्यायरत्ने-मालायां १५९ पृष्टं वर्तते ॥ इतिकरणानुपलंभात् प्रमाणसूच्यां न निवेशितः ॥

एवमेकत्र चंत्वारः

तन्त्रवाति. ९० पृ०

प्राकृतात्कर्मणो यस्मात्

अस्य टिप्पणे 'शास्त्रदीपिकायाम्' इत्यस्य स्थाने 'शाबरभाष्ये' इति शोधनीयम् ॥े

मात्लस्य सतामृद्वा

शांतातप इति माधवः ॥

ग्रन्थग्रन्थकर्तृस्च्याम्

वीतिकानुसारिणः

90,

ACC No.

Indira Gandhi Malional

1128